
 

 

 

 

 
 
 
 

⽂化⾝体論の構築に向けての⼀考察 

〜伝承的⾝体の再現性に着⽬して〜 

 

 

宮崎 要輔 

 

 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



〜⽬次〜 

 
序論 

1. 緒⾔ ・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・1 
2. 本研究の射程 ・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・2 
3. ⾝体⽂化論の視座と系譜 ・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・2 

 
本論 
第 1 章  ⾝体⽂化論の限界・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・7 

1.1. ⾝体⽂化とは何か・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・7  
1.2. ⾝体⽂化論における姿勢、道具、動作・・・・・・・・・・・・・・・・・・8 
1.3. ⾝体⽂化論に関する⾒解・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・13   
1.4. ⾝体⽂化論の限界・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・14 

 
第 2 章  ⽂化⾝体の伝承と機能・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・16 

2.1. ⽂化⾝体の伝承的保存・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・16 
2.1.1. 能楽における伝承的保存性・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・16 
2.1.2. 能楽における⾝体技法・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・17 
2.1.3. 仮想的界としての能楽・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・19 

2.2. ⽂化⾝体の機能的保存・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・20 
2.2.1. 道具における機能的保存・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・20 
2.2.2. 道具を介した思考化、意識化・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・24 

2.3.1. ⽂化⾝体の伝承と機能・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・27 
 

第３章 ⽂化⾝体論構築に向けて・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ 30 
3.1. 暗黙知の近位項を捉える⾝体・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・30 
3.2. ⾝体感覚の⼆重構造を持つ⾝体・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・31 
3.3. 間と型のある⾝体・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・33 

 
結論・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ ・・・・・35 
1．本研究の結論 ・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ ・・・・・35 
2．今後の課題 ・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ ・・・・・38 
注釈・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ ・・・・・・・・・・39 
引⽤・参考⽂献・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・・ ・・・・・41 



序論 

 

1． 緒⾔ 

元来、⽇本の⽂化にはさまざまな「型」があった。 

「型」の研究を⾏う⼤庭良介は以下に述べる。 

 

「⽇本における古武道では、ほぼすべての流派に独⾃の型とその組み合わせである型

体系が存在し、修⾏者は型を通じて稽古を重ねる」 

（⼤庭,2021:16） 

 

⽇本における古武道では、ほぼすべての流派に「型」が存在していることを論じている。

さらに、評論家であり、伝統⽂化における技術の伝承についての研究家でもあった安⽥武は、

⽇本⽂化のなかに存在した「間」と「型」が、⽇本の⽇常に薄れつつあることを指摘してい

る（安⽥武,1984:50）。この⽇本の⽇常に薄れつつある「間」や「型」であるが、⼤庭は「型」

について、下記のように論じる。 

 

「『型』は、武道では決められた⼀連の動作から構成され、それぞれの武道の核⼼とな

る技・業を伝える教範である。伝統的な芸能や医学にも⾒られる叡智の表現と伝達の⽅

法であり、東洋に特徴的な事物へのアプローチといってもよい」（⼤庭,2021:3） 

 

このように「型」が叡智の表現と伝達の⽅法であるとすれば、⾝体運動におけるトレーニ

ングやトレーニングメニューといった同じ「形」の動きでも⽣じる個⼈差、固有性の差は、

素質や才能と考えられてきたものとは別に、「型」によって証明できるとも⾔えるのではな

いだろうか。 

教育哲学者の⽣⽥久美⼦（1987）は、伝統芸能の学習者の動きの習得度合いにおいて、⼀

⾒同じような動きにおいても「形」と「型」の違いがあることを論じている。さらに⽣⽥は、

「型」には「間」が存在しているとも論じ、この「型」と「間」への考察についてマルセル・

モースの⾝体技法の中核概念である「ハビトス」iの概念を⽤いて、⾝体運動を解剖学的、⽣

理学的な観点を超えて、⼼理学的、社会学的考察の必要性があることを指摘している（⽣

⽥,1987:25）。 



 2 

この「形」と「型」の違い、「間」の存在する「型」というのは、⽣⽥の論じた伝統芸能

や武術、武道の世界だけのことではない。例えば、野球の素振りにおいても「形」の素振り

と「型」の素振りが存在しているという仮説である。⽣⽥に従う「形真似でしかない型なし

のハビトスの傾向性の素振り」と「型と間のあるハビトスの傾向性の素振り」の違いが、同

じトレーニングの反復であっても⼤きな違いを⽣んでいるのではないかという可能性であ

る。能楽を室町時代に⼤成させた能楽師の世阿弥や⽇本舞踊井上流 3 世の井上⼋千代（⽚

⼭春⼦）がそうであったように、「間」と「型」がある動きには、抑制の美しさが存在し、

⾒るものを魅了する。⼩さな動きの中にも奥⾏きのある動きがそこには存在する。⾝体⽂化、

⾝体技法への取り組みは、この「間」と「型」への取り組みとも⾔えよう。 

現代の⽣活の中で薄れている「間」や「型」を⾝体や動きの中に組み込む、すなわち、伝

統的な⾝体⽂化、⾝体技法を再現性あるものにすることは、⼈々の⽣活に根づいた⽂化とし

て、現代の⾝体⽂化・⾝体技法以上の可能性を持つのではないだろうか。 

 

2．本研究の射程 

 本研究では、⽂化⾝体論の構築において、能楽のように⾝体⽂化が伝承的保存をされて

いる伝統芸能、⾜半（あしなか）や⼀本⻭下駄、尺⼋のように⾝体⽂化が機能的保存をさ

れている道具に着⽬し、これらに保存されている⾝体性との相互作⽤によって表象される

⾝体を、⽂化⾝体論という新たな枠組みで構築していくことを⽬的とする。すなわち、本

研究が⽬指すところは、これまでの⾝体⽂化論研究のように、数百年前の⽇本⼈の歩き⽅

といった⾝体⽂化、ならびに⾝体技法の形式（形）への着⽬に留めることではない。伝

承、そして、道具に内在する⽂化がどのように⾝体との関係の中にあるかを分析し、再現

性ある実践の⾜がかりとするものである。 

 

  

3．⾝体⽂化論の視座と系譜 

⾝体⽂化論を代表する研究の中で、⾝体と道具、⽂化について論じているものが、哲学

者であり⾝体論者である市川浩による『精神としての⾝体』（1992）『「⾝」の構造』

（1993）である。市川は、精神と⾝体とは同じシステムの両⾯を成し、両義的であるた

め、その両義性を表すことばとして「⾝」を⽤いた。市川の「⾝」の捉え⽅は、⾝体と道



 3 

具、⽂化が如何にして互いに作⽤していくのかを考える上でおさえておきたい内容であ

る。市川は「⾝」について下記のように論じている。 

 

「『⾝』は単なる⾝体でもなければ、精神でもなく、しかし時としてそれらに接近

する精神である⾝体、あるいは⾝体である精神としての「実在」を意味するのであ

る」（市川,1993:8） 

 

市川の「⾝」の特徴は、⾝体と精神とを区別しないだけではなく、両者がシステムを成

すものと認定しているところである。⾝体と精神が独⽴しているのではなく、互いに⽣

成・消滅を繰り返す⾃⼰組織システム論iiの考え⽅である。この「⾝」の概念は、道具を使

う際の体感などの「感覚」といった不透明性のあるものを捉え、⾝体パフォーマンスiiiの

向上に繋げていける可能性を持つ。 

市川の⾔う「⾝分け」と「⾝分けされる」（市川.1990:117）とは同時に起きるという考

えも、⾝体⽂化を考える上で着⽬したい。市川が論じるところによると、「⾝分け」と

「⾝分けされる」とは同時に起きるとは、われわれの⾝体はある動作を通して、意味ある

世界を⽣み出すとともに、同時に意味ある世界によって⾝体が意味づけられているという

ことである。つまりは主体と客体もまた同時性であることを意味する。このように、市川

の⾝体論の核としてあるのは、両義性であり、同時性である。そして市川の論じた同時性

には、⾝と⽂化、歴史も含まれており、市川は下記のように論じている。 

 

「ピアノを弾く⼈は、ピアノの鍵盤を⾝体図式のうちに組み込み、ピアノ曲の解釈

の歴史、演奏法の伝統をも潜在的な⾝の統合のうちに包みこんでいます。⾝は解剖

学的構造をもった⽣理的⾝体であると同時に、⽂化や歴史をそのうちに沈殿させ、

⾝の構造として構造化した⽂化的・歴史的⾝体にほかなりません。つまり⾝体は⽂

化を内蔵するのです」（市川,1993:59） 

 

ここで市川は、⾝体は⽪膚の内側で完結するものではなく、⽪膚の外まで拡がり、⽂化や

歴史をはじめとした世界の事物と⼊り交り拡⼤していくものであると説明する。道具を使

う際、⾝体は道具を「⾝」のうちに⼊れることでそれまで⾃⾝の「⾝」の中で沈澱された⽂

化とかけ合わせて⾃⼰組織システムを進めていく。それと同時に道具の中にも⾝体として



 4 

の認識を拡げていき、道具を⾝体化していく。道具の⾝体化について市川は盲⼈と杖を例に

挙げている。⽬がみえない盲⼈は、杖を物質ではなく、触覚としての感覚を持つようになり、

盲⼈は杖を⾝に組み込み、⾝体化しているということである。このように、市川は道具の⾝

体化について「⾝」の概念を⽤いることで明らかにしていった。 

市川と同様に⾝体と道具の関連性に着⽬したのは、⽇本の修⾏・芸道の⾝体技法を研究

する⽮⽥部英正（2011）である。⽮⽥部は、⾝体技法がかかわる⽇常動作と道具、住居を

はじめとする物質⽂化と⾝体の関連に⽬を向けた。⽮⽥部は履物と歩⾏様式、和装と⾝構

えといった関連性からくる⾝体技法の⼤半が、履物や服飾の変化も含めた⻄洋化によっ

て、すでに⽇本⼈の⽇常から失われていると論じている。そのうえで、武芸者たちの伝え

る「気の扱い」や「呼吸法」「内観」「⾻をとらえる」等の技法に⾝体の⾃然性があるこ

とに着⽬し、失われた⾝体技法の再⽣の⽷⼝としている。 

市川、⽮⽥部が⾝体と道具の関連性に着⽬したのに対して、教育哲学者である⽣⽥久美⼦

は、伝統芸能における技の教授と習得に着⽬し、「わざ」の教授において、そこから「わざ

⾔語」をみつけ出した。⽣⽥は指導、教育の視点から伝統芸能という⽂化を考察しているが、

その考察は、視点の出発点は違うものの下記の⽣⽥の語りのように、市川の「⾝」に通じる

点が存在する。 

 

「『わざ』の習得プロセスにおいて、学習者は『形』の模倣を繰り返すうちに、次第に

その『形』を、師匠の価値を取り込んだ第⼀⼈称的な視点から眺め始め、他の『形』

との関係のなかで吟味していくようになる、と述べたがiv、『わざ』⾔語の役割は実に、

学習者のこうした内的な対話活動を活性化することにあると⾔えよう。つまり、⽐喩

的表現によって、学習者の内側からの原因への探索が促されていくのである」 

（⽣⽥,1987:99） 

 

⽣⽥が論じる「師匠の価値を取り込んだ第⼀⼈称的な視点」、「学習者のこうした内的な対

話活動」というのは、市川が論じる「⾝分け」と「⾝分けされる」が伝統芸能という⽂化の

中で起きているということが伺える。市川の「⾝分け」と「⾝分けされる」は、「⾝体はあ

る動作を通して、意味ある世界を⽣み出すとともに、同時に意味ある世界によって⾝体が意

味づけられている」というものであったが、⽣⽥の功績は、それが「わざ⾔語」によって促

進されているという発⾒である。市川の論をおさえた上で⽣⽥の論を引⽤していくと、市川



 5 

が論じた⾝体と道具で起きていた⽣成論、⾃⼰組織システムは、⾝体と伝承、伝承の中にあ

る⾔葉においても起きていると考えられるのではないだろうか。また⽣⽥は、学習者の発信

者（師匠）からの学びについて下記のようにも論じている。 

 

発信者の意図を斟酌しながら、⾃分が今まで⾝体全体で貯えてきた知識とそれとを無

理に対応づけて考えるようになる。そして、⼆つの事柄の間を往復運動することによ

って、⾃分が今まで貯えてきた知識、古い知識と⽐喩とを関連づけながら、新しい知

識を獲得すること、つまり真の理解に⾄ることができるのである。（⽣⽥,1987:103） 

 

この発信者（師匠）が発した⾔葉の⽐喩と学習者⾃⾝の「⾝」という⼆つの事柄の間を往

復させることで関連付けが起こり、真の理解に⾄る⽣成が進められるという⽣⽥の論は、市

川の論じた⾝体と道具で起きていることと共通点がある。すなわち、市川は、「⾝」は⽂化

や歴史を沈澱し、内蔵するものと論じているが、⽣⽥の「わざ⾔語」は、学習者の「⾝」に

⽂化や歴史が沈殿されていない状況において、それらを沈澱させていく⽅法の⼿がかりが

みられる。 

教育学者の齋藤孝は、⽇本の伝統的な⾝体⽂化を「腰・胎（はら）⽂化」と考え、腰や

胎の⾝体感覚を⽂化によって⾝につけ、⾝体感覚の技化を遂げてきた⽇本の伝統につい

て、坐や歩⾏様式という⾏為を技として持っていた⽇本⼈の伝統的な⾝体⽂化の考察か

ら、現代の⽇本において衰退している⾝体技法がなんなのかを明らかにしている（齋藤, 

2000）。 

齋藤によると、衰退している⾝体技法の事例の⼀つとして、縄を締めるなどの⼒をこめ

て凝縮させていく⾝体感覚からくる⾝体技法全般をあげている。齋藤によれば、毎⽇、褌

（ふんどし）を締めたり帯を締めたりしていた⽣活では、締めるというのはもっとも基本

的な⽇常動作であり、技であったという。現代では、⽣活の中で締めるということが衰退

し、褌や帯を締める技法だけでなく、その⾝体感覚も衰退しているというのである（齋藤, 

2000:78-81）。 

また、齋藤は⾝体⽂化における道具と⾝体感覚の事例として、鍬や天秤棒といった道具

を使いこなすために、その道具に適した⾝のこなしとして⾝体感覚が蓄積され技化された

コツが存在し、コツを掴んでしまえば筋⼒の少ない⼦どもでもコツを知らない⼤⼈よりも



 6 

上⼿に天秤を担ぐことができると論じ、筋⼒や⾝体の⼤きさを重視する⾝体運⽤とは異な

る⾝体技法が道具との結びつきの中にあると論じている（齋藤, 2000: 49）。 

齋藤は更に「背負う」という⾏為について⾔及することで技化されたコツについての内

容を深めている。齋藤によれば「背負う」とは「腰を⼊れる」「⾜の裏の踏ん張り⽅」

「膝の余裕のある曲げ⽅」という３つの技の複合技であり、複数の道具とコツの関連性か

らこうした複合技が存在しているという（齋藤, 2000: 82-86）。つまり、「背負う」とい

う複合技は草履の⿐緒からくる⾜の踏ん張りの利き、帯からくる腰肚をまとめる感覚が相

互に結びついて可能になっていることを論じている。 

⽮⽥部、齋藤の論考では、⽣活の中で⽂化とともに徐々に合理的となっていったはずの⾝

体が、現代においては⽣活の変化の中で合理的な⾝体から離れている現状が指摘されてい

る。その上で過去の写真等の資料を読み解くことで、失われた⾝体⽂化、⾝体技法が如何な

るものであったかを論じている。市川、⽣⽥の論考は、失われた⾝体⽂化、⾝体技法が道具

や伝承、伝承の中にある⾔葉を⼿がかりに⾝体化していく可能性を⽰唆している。このよう

に、これまで⾝体⽂化論として⾏われてきた研究は、⽮⽥部、⿑藤のように、⽣活の変化の

中、失われた⾝体⽂化、⾝体技法を明らかにしていく視座と市川や⽣⽥のように、哲学及び

に認知領域から明らかにしようとする視座が存在する。 

 

 

  



 7 

本論 

第 1 章 ⾝体⽂化論の限界 

 

本章は、⾝体⽂化論において論じられてきた⾝体⽂化、⾝体技法にはどのようなものが

あるのかを明らかにし、⾝体⽂化、⾝体技法が再現性あるものとして社会化されないのは

何故かを考察する。そして、⾝体⽂化論における限界について論じる。 

 

1.1．⾝体⽂化とは何か  

 ⼈々が知らず知らずのうちに⾝につけている社会ごと、⺠族ごとに固有な振る舞いの形

式を、マルセル・モース（Mauss,1976:121-156）は「⾝体技法」と名付けた。社会や⺠族

において永い歴史を通して培ってきた「⾝体技法」は、⾝体⽂化の⼀要素である。⽇本に

おいて⽇本の⾝体⽂化として論じられる多くは、前述の齋藤孝（2000）、⽇本⼈固有の⾝

体技法の合理性を探究する内⽥樹（2014）、能楽研究者の松岡⼼平（1991）が論じるよう

に、多くの場合、鎌倉期から昭和初期まで（近代以前）にみられた⽇本の伝統的⾝体技法

に起因する。⾝体⽂化を昭和初期までにみられたものと定義がなされるのは、⽮⽥部

（2011）が論じるように、履物や服飾の変化も含めた⻄洋化により、すでに多くの⽇本⼈

の⽇常から、その⾝体技法が昭和初期を境⽬にして失われていることがあげられる。その

ため、今⽇までの⾝体⽂化研究においては、⽇本⼈の⽇常から失われた⾝体技法とは何か

ということに多くの視点が注がれてきた。  

そこで、⾝体技法とは異なる⾝体⽂化の⼀要素として、⽇本⼈独⾃の⾝体観があげられる。

能楽師の安⽥登（2014）によると、その⾝体観は、現在のように解剖学的に各部位を細部化

して捉えるものと違い、例えば「膝」と⾔えば現代の私たちが想起する膝頭ではなく、太も

もの前側全体を指し、「肩」と⾔えば、肩峰のみならず⾸肩まわりの界隈を指すように⾝体

の各部位に対して曖昧なものと述べる。また、安⽥は⾝体に限らず⾃⼰と他者の空間の曖昧

さも、⽇本⼈の⾝体観の特徴として論じている。さらに、こうした曖昧な⾝体観に関して、

相撲を研究領域とする元⼒⼠の松⽥哲博は腰について下記のように語っている。 

 

「腰腹部はもとより股関節や⾻盤、仙⾻、丹⽥、⾻盤底筋、横隔膜までをも含み、さ

らには⾁体のみならず⼼の状態まで表していました」（松⽥,2021:14） 

 



 8 

このように、現代とは異なった⾝体観が⾝体⽂化の根底には存在しており、実際に武術稽

古をもとに⾝体論を展開している作家の尹雄⼤（2014:47）が論じたように、この⾝体観の

違いは、物質の重さの感じ⽅として、所作に影響を及ぼしている可能性が考えられるのであ

る。 

⻄洋化以前の⾝体⽂化、⾝体技法の残る時代における写真や資料の中には、現代社会の⾝

体観からは説明ができないものが存在している。⾝体⽂化論では、こうした写真や資料をも

とに、⻄洋化以前の⽇本⼈が備えていた伝統的な⾝体技法や⾝体観が失われてきたと論じ

られてきた。しかしながら、その⽇本⼈の⽇常から失われた⾝体技法の形態の枠組みを超越、

もしくは逸脱することはなかったことが指摘される。 

  

1.2．⾝体⽂化論における姿勢、道具、動作 

近代以前の⽇本⼈の姿勢や体つきをみていくと⽮⽥部が指摘しているように、「洋服の似

合う⾝体」（⽮⽥部,2011:26）を価値基準として判断している現代の私達とは違った⾝体が

浮かび上がってくる。資料集『百年前の⽇本−モースコレクション(写真編)』（⼩⻄四郎・

岡秀⾏編,2005）に掲載される 100年以上前の写真から、⽇本⼈の多くは、なで肩の猫背で

「みぞおち」v部分はへこみ、顎は少し上向きに突き出されていることが確認できる。アス

リート専⾨の施術家である⼩⼭⽥良治は、この顎を少し上向きに突き出している姿勢につ

いて以下の様にその優位性について述べている。 

 

「眼球の上下運動に関与する筋がリラックスした状態なので、眼球を左右上下に素早

く動かすことができ、胸鎖乳突筋など鎖⾻に付着する筋も開放されているこれによっ

て、反射的に⾝体を動かしやすい状態にすることができるんですね。その結果、脊髄反

射が俊敏に⾏われるわけです」（織⽥・⼩⼭⽥編,2011:104） 

 

また、「みぞおち」について齋藤（2000:176）は、⽇本の⾝体⽂化の中で重要なポイント

であるのが「みぞおち」の柔らかさであるとし、⽮⽥部（2012:30）は現代でいわれる「胸

を張る」は「みぞおち」を圧迫し、腰が抜けてしまうと指摘し、「胸を張る」や「背筋をの

ばす」意識は、姿勢として⾝体を緊張させる不⾃然なものだと論じている。このことについ

て、解剖学的にも⻄洋的な良い姿勢は⽇本⼈にはあまり合わないということを安⽥登が下

記のように指摘している。 



 9 

 

「⽇本⼈は腰⽅形筋が短い⼈が多い。腰⽅形筋が短い中で⻄洋的な良い姿勢で腰に負

担をかけている」（安⽥,2018: 119） 

 

安⽥は、さらに腰⽅形筋が短い⽇本⼈に適した歩き⽅についても指摘している。ふくらは

ぎが細く、腿もそれほど太くないがお尻が発達して描かれる中世の絵巻物から、中世の⽇本

⼈は、お尻と⼤腰筋などの深層筋を使って歩いていたと述べる（2018:120-123）。 

現代と少し違った姿勢や体つきをしていた⽇本⼈であるが、⾝体⽂化論で論じられてい

る道具にも特徴が⾒られる。その中でも、特に重点的に論じられている道具が、踵部分が

ない形状の草鞋である「⾜半」である。「⾜半」は⽂字通り⾜の半分しか台座の⼨法がな

い⽇本独⾃の履物であり、台座の踵部分や⾜指部分がない。すなわち、踵も⽖先も台座か

らはみ出して履く草履となっている。⼈類学者の近藤四郎（1979）を始めとして、数多く

の研究者に取り上げられている履物でもある。 

 

「わが国在来の重要な履物として、⾜半をあげておこう。⾜半は読んで字のごとく、

台部が⾜の⻑さの半分ぐらいの⼀種の草履である。⿐緒をすげて、前⿐緒を台部の裏

で結ぶ普通の草履とはちがって。⾜半は台部のなかを⾛る芯緒を台の先端から引き出

して、横緒に結ぶ。したがって⾜半を履くと、⾜ゆびが地⾯にはみ出して地⾯をつか

むことができる。また芯緒が前⿐緒として横緒に結ばれるから、どんなに⽖先に⼒を

⼊れても⿐緒が切れるということがない。さらに、藁でできているから、⽔にぬれて

も泥道を歩いても、すべることがなく、台部が短いことは尻はねをおこさない。この

ように⾜半は活動に適しているので、早くから武⼠に重宝され、鎌倉時代の『蒙古襲

来絵詞』や『春⽇権現霊験記』などに⾒えている。当時、戦場までは草履で⾏き、戦

闘に⼊る前に⾜半に履きかえたことも知られていて、⾜半は跳躍によく、また転倒を

防ぐための昔のスパイクであったということができよう。こうして武⼠にもっぱら愛

⽤された⾜半は、江⼾時代に⼊ると農村漁村で農漁⺠が⽤いるようになった。⾜半の

もっている働きのよさが、ようやく農作業、⿂とりなどにひろがり、戦前はよく⾒か

けたものだが、今では鵜飼いのとき鵜匠が履いているのを⾒るぐらいになってしまっ

た。なお、上野公園の⻄郷さんの銅像viは、⾜半を履いて⽝を連れている」 

（近藤,1979:189） 



 10 

 

さらに、歴史学者の⾼橋昌明（2007）は以下に述べている。 

 

「鎌倉時代後半の絵巻物には、⾜半を履く武⼠の従者の姿が描かれている。「⾜な

か」の語も室町時代後期の『今川⼤双紙』に初めて現れる。当時は武⼠が戦場で履い

た。神沢貞幹の随筆⾵百科全書『翁草』（安永元年〈⼀七七⼆〉刊）に、「軍中履物

の事（中略）戦ひにては皆⾜半を履く事也。其所以は働の間に草履の中へ⼟砂⼊て働

のさまたげと成る也、各⾜半を履く事也」とある。つまり、普通の草履では、⾜の裏

との間に⼟砂が⼊って、戦場における活躍のさまたげになるからという。これも⾜半

の効⽤として⼤事な点だろう」（⾼橋,2007:73） 

 

 前述の⽮⽥部英正（2011）も⾜半に関して⾔及している。 

 

「⾜半は戦国武将のなかでも織⽥信⻑がとくに好んだことが知られていて、いつも信

⻑は腰に数⾜の⾜半を提げていたことなども伝えられている。―――（中略）―――

⾜半には、⽇本⼈の歩き⽅を知る上で、ある典型とも⾔える特⾊が集約されているよ

うに思われる。まず「踵がない」ということ⾃体が⽖先に体重をかけて歩くことを⾃

明のものとして伝えている。実際に⾜の全半分だけに履物を着けると、他の⽇本の履

物と⽐べても、⾜先で地⾯をとらえ、強く踏ん張る感覚をより明確に意識することが

できる」（⽮⽥部,2011:71-72） 

 

このように⾜半は、現在のスポーツにおけるスパイク的な役割として武⼠が戦場で好ん

だ履物であり、農作業などの⽇常の場⾯でも好まれた履物でもあった。近藤、⾼橋、⽮⽥

部の他にも⾝体⽂化、⾝体技法との関連が指摘されている（川⽥順三,2014;⽊寺英史,2020; 

⾼取正男,2021）。⾜半と同じように、⾝体⽂化、⾝体技法との結びつきについて論じられ

てきたものが下駄である。⽮⽥部は下駄を履いて歩くことについて下記のように指摘して

いる。 

 

「下駄は、⾃ら意識して⾜を前に出そうとして歩くのではなくて、⾝体を前に傾ける

と、⾜は後から連られるようにして、⾃然と前へ出る仕組みになっている。そうする



 11 

と⿐緒にはほとんど負担がかからず、⻑時間歩き続けたとしても⾜指の⽪がずり剥け

るようなことにはならない。」（⽮⽥部,2011:74） 

 

下駄は、現在の多くの⽇本⼈による歩き⽅では歩き難く、歩けたとしても「⿐緒ずれ」

で⾜部⺟指と⽰指間（いわゆる、親指の付け根）に痛みを発⽣させる履物である。下駄に

限らず、伝統的な履物を履いたときの⽇本⼈の歩⾏に関して、⾝体⽂化論の研究者である

⽊寺英史（2020）が⾔及している。 

 

「伝統的な履物を履いたときの⽇本⼈の歩⾏に関しては、⼀般的につま先に荷重する

ことが強調されていますが、私はかかと荷重の歩⾏も誘発したと思うのです。草履や

下駄を履くと、⿐緒を⾜の親指と⼈差し指ではさみます。⾜指を曲げ効率よく⿐緒を

はさむことができるようにするためには、かかと付近に荷重する必要があるのです。

そのため、かかとを踏みしめる歩きが容易になると考えられます」（⽊寺,2020:96） 

 

前述の松⽥は、昭和初期における⼒⼠の⾝体技法に⾔及する。 

 

「ぶつかりげいこで押す場合、かかとを⼟俵につけたうえでツマ先に⼗分に⼒を⼊れ

て押すようにしなければならない」（松⽥,2021:156） 

 

さらに、松⽥は、現代⼒⼠の⽴ち合いについて、踵を地⾯からはなしたつま先⽴ちで⼒を

出していると指摘した上で、昭和初期における⼒⼠は下記のようであったと指摘する。 

 

「⽴合い当たるときや押すとき、寄るときにつま先⽴ちで⼒を出している⼒⼠はな

く、⾜裏全体、特に⾜のインエッジ（内側のライン）を使うのが⼀般的です」 

（松⽥,2021:174） 

 

現代⽇本⼈に多く⾒られるつま先か踵どちらかに荷重をかけて蹴る動きではなく、⽊寺

も松⽥も⾝体⽂化論としての動きは、つま先にも踵にもどちらも充分に荷重をかけた⾜裏

全体のものだったと指摘しているのである。 



 12 

そして伝統的な履物を履いたときの⽇本⼈の歩⾏において、複数論じられている歩⾏が

なんば歩きである。なんば歩きについては、様々な説が存在するが、前述の⾼橋は下記の

ように紹介している。 

 

「常歩は両⾜の⽴ち幅を⾻盤幅に保ったまま、⾝体に左右⼆本の軸を置く。そして、

両⾜は⼆直線のうえをそれぞれ通過する⼆軸動作の歩⾏法である。つまり体幹をほと

んどねじらない。この歩⾏では、着地した⾜が前に出るとき、同じ側の肩・腕が同時

に前に出る。着地と離地は地⾯を蹴る感覚ではなく、⾜裏全体がぱっと⼀瞬に離れる

感覚となる。つま先とかかとで地⾯をつかむ感じだから、⾜はガニ股、また左右の軸

へのスムーズな重⼼移動のため、膝はやや曲がり腰は落とし気味、あごも少し上る。

こうした動きは、相撲のすり⾜、空⼿の蹴りや突き、能・歌舞伎などの伝統芸能など

の所作などに今も残っており、⽇常では五歳ごろまでの幼児の歩き⽅に⾒られる」

（⾼橋,2007:71） 

 

⾼橋が紹介したように、なんば歩きは「地⾯を蹴る感覚ではない」という部分は、⽮⽥

部が指摘した下駄での歩き⽅と通じるものがあるように、なんば歩きは、⿑藤（2000: 82-

86）の論じた複数の道具とコツの関連性からなる複合技である。このことからも⾝体⽂

化、⾝体技法の再現性における習熟度の⽬安として、なんば歩きは適切ではなかろうか。 

そこで、なんば歩きについて、武術家の甲野善紀は下記のように⾝体全体での動きであ

ることを強調して紹介している。 

 

「この『ナンバ』という⾝体の使い⽅は、逆の⼿と⾜を出す歩き⽅、⾛り⽅とくらべ

て、より複雑な背中や胸の使い⽅を必要としますから、より⾝体全体で⾛るという動

きの要素を持っているんです」（甲野,2003:248） 

 

なんば歩きのように、⾝体⽂化、⾝体技法には、現代の動きと⽐べ、⾝体全体による動

きがいくつかみられる。松⽥は⼤正時代以前の四股について下記のように論じている。 

 

「武道では、⽇常の動きをスピードアップするのではなく、１０⼯程の動作を５⼯

程、さらには３⼯程へと詰めていくのが武術的な動きを体現することだといわれてい



 13 

ます。運動神経や反射神経に頼ることなく、動作⾃体を少なくすることで、スピード

ではない早さを体現します。予備動作を極⼒排し、全⾝を⼀つにつなげ、⾜の上げ下

げを重⼒を利⽤して⼀調⼦で⾏う、そういう四股が武術的な動きにつながるのです」

（松⽥,2021:7） 

 

松⽥は、⼤正時代以前の四股は予備動作を極⼒排し、全⾝を⼀つにつなげたものである

からこそ、⼯程を詰めていると論じる。逆に現代の四股やトレーニングというものは、右

⾜を上げ、左⾜に荷重をかけ、右⾜をさらに⾼く上げ、そこから右⾜を下ろすというよう

に、順序⽴てて、⼯程を増やすことに注⼒していると論じている（松⽥,2021:68-72）。 

こうした松⽥の論は、安⽥が「膝」と⾔えば現代の私たちが想起する膝頭ではなく、太

ももの前側全体を指していたと論じた、曖昧な⾝体感覚の⾝体観と通じている。⾝体を細

分化し、動作を順序⽴てることで⼯程を増やす現代とは違い、⾝体を曖昧化することで⾝

体全体を捉え、⼯程を減らし、思考も予備動作も少ない⾝体観である。なんば歩きにおい

て、踏み出した脚側の肩や胸が後⽅に下がらず、脚と同時に前に出るというのも、松⽥の

論じた、予備動作がなく、全⾝を⼀つにつなげた動作ではなかろうか。 

失われた⾝体⽂化、⾝体技法の動きというのは、その多くが、現代のような順序⽴てた

動きではなく、予備動作を必要とせず、動作を同時に⾏ない、⾝体は⼀体化されたつなが

りをもつ。これらは、曖昧であり、重さや捉え⽅さえも異なった⾝体観があるからこそ、

存在していたものだと考えられる。 

 

1.3．⾝体⽂化論に関する⾒解  

これまでの⾝体⽂化論の多くが、モーリス，メルロ＝ポンティの「⾝体図式」vii

（Merleau-Ponty,1967:172-174）「習慣的⾝体」（Merleau-Ponty,1967:240-246）を前提

として論じられてきている。⾝体図式とは、位置関係や距離感といった、空間をも含み、

⽪膚表⾯を越えて広がり、道具をもその⼀部に組み込んだ⾝体的経験の⼀つの要約

（Merleau-Ponty,1967:173）である。そして、⾝体図式は、習慣などの繰り返される経験

により、組み替え、更新されていく。こうして、習慣により⾝体図式が確⽴されたのが、

習慣的⾝体であると述べる。 

例えば、⾞の運転に慣れていくと、道路側と⾞幅を⽐較して計測をしなくとも、狭い道

に⾞をすすめることができるというように、意図と遂⾏とのあいだの合致を獲得すること



 14 

（,Merleau-Ponty,1967:242）によって環境と⾝体の間でわざ化viiiされていく事が挙げられ

る。筋⼒や運動能⼒が優れた、運転免許取り⽴ての２０歳のドライバーよりも、⾞の運転

が習慣化されている６０歳のドライバーの⽅が、運転はうまいという事が⾝体図式の上で

は起こる。運転が上⼿くなるための筋⾁はここの筋⾁であるというように、運転に関わる

筋⾁などが存在していたとしても、運転の優劣を左右するのは⾝体図式の⽅である。初⼼

者は筋⾁や意識で運転をするが、熟練者は⾝体図式で運転を⾏う。 

この⾝体図式が⾞の運転において成⽴しているのは、私達が⽣きる社会において外を歩

けば⾞が⾏き交い、家族、親族の誰かは⾞を運転しているといった具合に、⾞に乗ること

が⽇常化された社会にいるからである。私達は⾞を運転することに対して、ある程度の運

転の正しさについて共通認識が組み込まれた世界の中にいるのである。 

 

1.4．⾝体⽂化論の限界 

⾝体⽂化論で取り扱われる⾝体⽂化、⾝体技法は⽮⽥部や齋藤が論じてきたように、名

残こそあれ、社会の中では失われている。そのため、⾝体⽂化、⾝体技法においての正し

さの共通認識が⼈々の中に存在していない。これにより⾝体図式、習慣的⾝体では、⾝体

⽂化として成⽴が難しい状況にあるといえる。何故なら、⾝体⽂化を再現するための実践

の際には、昭和初期以降の社会的環境の中で⻑い時間をかけて⽇本⼈が習慣的に獲得して

きた⻄洋化によるハビトゥスixが関わってくるからである。 

マルセル・モースが、ハビトス概念において、威光模倣による⾝体技法の意識的な習得

を重視したのに対し、ピエール・ブルデューは、ハビトゥス概念として、歴史的無意識な

刷り込みによる特定の傾向をもつものとした。本論考では、ブルデューの論じる歴史的無

意識な刷り込みによるハビトゥス概念を⽤いるものとする。なぜならば、ブルデューの論

じるハビトゥスは、その内に⾝体図式も含むものであるが、⾝体図式と異なる点も含め

て、歴史的無意識な刷り込みが作⽤するためである。 

⽮⽥部が指摘したように、私達は正しい姿勢、正しい動きについての無意識的な判断を

⻄洋的な正しさで⾏っているのではないだろうか。そして、それはすでに無意識的にハビ

トゥスとして⾝体に内在している。そのため、例え下駄を履いて近代以前の⽇本⼈の⾝体

技法を獲得しようと実践を試みたとしても、多くの⼈は、⼰の中にある⻄洋化によるハビ

トゥスが再⽣産され、それが⾝体図式に組み込まれた実践になる。これは⾝体⽂化を実践

する上での界（Champ）xが不在なため、⾝体、動作に対しての価値判断は、無意識的に⻄



 15 

洋的価値判断を上位として包摂され、⾝体化されてしまうからである。この界（Champ）

とは、芸能界、政治界、ボクシング界といった個別的な空間を指す。この個別的空間に

は、各々が境界をもつことによる歴史的個別性が存在し、個別に社会空間や他の界とは異

なる価値観や規律が存在する。つまりは、諸制度という形で界の中に客体化された歴史が

存在する（Bourdieu,2018:157）。 

そのため、ここまで論じてきた⾝体⽂化や⾝体技法に関わる姿勢や動作、道具につい

て、知識として知っていたとしても、多くの⼈々の最終的な実践は、⻄洋的価値判断によ

ってなされる。このため、多くの⼈々はいくら⾝体⽂化論で論じられてきた⾝体技法を反

復し、習慣化しても、⾝体⽂化のための界が不在な限りは、そのための構造も存在せず、

実践の内容は次第に⻄洋化によるハビトゥスが再⽣産されていくのである。 

このように、⻄洋的価値判断で⾝につけた⻄洋化によるハビトゥスを、実践が超えるこ

とができないため、⾝体⽂化論として論じられてきた⾝体技法は再現できなくなるのであ

る。近代以前の⽇本⼈の姿勢や⾝体、また、道具との関連性がどれだけ明らかになろうと

も、再現性があるものにならなかったのは、私達が⻄洋的価値観の中でハビトゥスを形成

し、そのハビトゥスの再⽣産が存在しているにも関わらず、価値判断の形成を組み替える

界が不在の中、⾝体図式、習慣的⾝体を前提として論じてきたからである。 

ここに⾝体⽂化論の限界があるのではないだろうか。 

 

  

 

 

 

 

  



 16 

第 2 章 ⽂化⾝体論の伝承と機能 

 

前章では、⾝体⽂化論で語られてきた⾝体⽂化、⾝体技法の再現性が社会化されない構造

は、⻄洋的価値判断で⾝につけたハビトゥス、⻄洋的価値観から起こる⻄洋化によるハビト

ゥスの再⽣産が存在していることを述べてきた。これを乗り越えるためには、価値判断の形

成を組み替えるための界（Champ）が必要とされることを指摘した。これまで⾝体⽂化論で

論じられてきた多くの実践は、この界が不在な中で実施され、論じられていることに限界が

あった。そのため、正しい姿勢を取ろうとする時、⾝体⽂化論に沿った、顎を少し上にあげ、

肩は肩甲⾻のひろがりで少し前に出ることよりも、真逆な、胸を張ることを重視するような

判断となる。過去に⾝体⽂化論で語られてきた⾝体⽂化、⾝体技法を正しいと思っている実

践者も、界が不在である限りは、⻄洋的価値観からもたらされる⻄洋化によるハビトゥスが

再⽣産されていくことを述べた。 

それでは、価値判断の形成を組み替えるための界とはどういったものであろうか。本章

では、能楽を事例として論じていくこととする。 

 

2.1．⽂化⾝体の伝承的保存 

2.1.1．能楽における伝承的保存性 

⽇本を代表する伝統芸能であり、舞台芸術である能楽は、6０0 年以上前の中世からの⾝

体⽂化、⾝体技法を型によって脈々と受け継ぐ⾝体⽂化が伝承的に保存されている界

（Champ）である。そこで、能楽の伝承について⽮⽥部は以下に論じる。  

 

「知⼈の能楽師から教えられたことがある。室町時代から五⼗六代も続く芸能を引き

継ぐその⼈は、袴の裾をからげて筆者に脛を⾒せ、『この⾺蹄形の彎曲があることによ

って、板の間でも脛が当たらずに、⻑時間坐っていられるのです。この脚の形は⼀代で

は作れません。私たちは永い歴史のなかで、この体型を作り上げてきたのです』という

ことを教えて下さった」（⽮⽥部,2011:11） 

   

さらに、社会学者の南果実は以下に述べる。  

 

「能役者の⾝体は、何世代にも渡る能にまつわる⾝体の記憶を伝承し、構造化している



 17 

ことにその特徴がある」（⼤野道邦・⼩川伸彦・南果実編,2009:40）  

 

能楽という界がいかにして型による伝承を徹底しているかについては、前述の松⽥が論じ

た話に要点が⾒られる。  

 

「師匠の元に⼊⾨して型を学びますが、その型についての質問は⼀切許されないそう

です。型の意味を求めず、ひたすら与えられた型を繰り返す。そうすることによって、

舞台の上で何百年前から繰り返されてきた型の意味が⾝体からにじみ出してくる。型

に何百年も前から閉じ込められたものが舞台上で解凍され、観客に感動を与えること

ができるのです」（松⽥,2021:80）     

 

この松⽥の論から、能楽は、個⼈の主観が⼊り込むことを型の徹底により防ぎ、型の中に

存在している⾔葉にできない意味を伝承していることが伺える。そして、能楽の⾝体技法は

決して能楽という界に限定された⾝体技法ではない。南は能の構え、すり⾜は、⽇本の農業、

宗教儀礼、武道などにおける⾝体技法を統合しており、能楽師は幾世代にも渡り伝承された

⾝体技法を習得した「⽂化的・歴史的⾝体」だと論じている（2009:36-37）。 

このように、⾝体⽂化、⾝体技法が型によって不変的に伝承されてきた能楽という界

は、現代の⻄洋化された価値判断の形成を⾝体⽂化に沿うものとして組み替えるための界

の代表例と考えることができるのではないだろうか。 

 

2.1.2．能楽における⾝体技法 

価値判断の形成を組み替えるための代表的な界としての能楽であるが、価値判断の基準

として、能楽における⾝体技法が如何なるものかを紐解いていく必要があろう。能楽の代

表的な⾝体技法は、腰を⼊れる構えとすり⾜である。これらを考察することで、能楽を通

して伝承されている⾝体⽂化、⾝体技法をより明らかにしていきたい。 

 先ず、腰を⼊れるという構えについてであるが、能楽研究者の松岡⼼平は、 

 

「具体的には『腰の蝶番のところに緊張を集めて』⽴つことであり、『⼀本の線のよ

うに抽象化された歩きかた』である」（松岡,2004:225）  

 



 18 

と述べ、この構えがあるからこそ、すり⾜を可能にしているという。つまり、構えとは⾝

体を⼀体化することであり、「すり⾜は⾝体を⼀体化していないとできない歩⾏の動きで

ある」ということである。また、医学博⼠の⽴場から⾝体論を研究する佐藤友亮（2017）

は、⾃著内で内⽥樹が論じたことは、能楽において、伝承が如何に徹底されているかを垣

間みることができると述べる。 

 

「この間、松岡⼼平さんにうかがった話ですけれども、能でも、今のような『構

え』というものはなかったそうです。今は稽古のとき、⽴って、まず『構え』を作る

ところから始めるわけですけれども、昔は「構え」というようなものはなかった。た

だ、⽴っただけでもうかたちができていた。能は中世の⽇本⼈の⾝体運⽤ですから、

着物を着て、床に座って暮らしている⼈なら、どういう所作をしてもさまになる。で

も、近代になって、洋服を着て、靴を履いて、椅⼦に座る⽣活をするようになった

ら、その⽣活での⾃然な構えではもうかたちにならない。だから、胸を落として、股

関節を解放して、膝と⾜⾸を少し曲げるという『構え』を意図的に作らないといけな

くなった。この場合は『中世⽇本⼈の⾝体』を教えるために型が存在するということ

になります」（佐藤,2017:213） 

 

能楽において代表的な⾝体技法である「構え」は、中世の⼈々における⾃然の構えであ

ったというのである。そして、時代の移り変わりの中、⼈々の⾃然な姿勢が中世の姿勢で

はなくなった際に「構え」という型が⽣まれたのである。 

さらに、「すり⾜」の源流について松岡は「構え」と「すり⾜」を⼀体のものと考えた

際の可能性として剣術からの由来を論じ、能楽と剣術の交流についても紹介している。 

 

「禅鳳以来、⾦春家代々には武芸の嗜みがあったようで、この中から、柳⽣⽯⾈斎か

ら兵法の極意を授けられる⾦春⽒勝のような武芸者が出たのである。⾦春家のみなら

ず、室町時代の⼀線級の能役者が武⼠に近い存在であったことも忘れてはなるまい。

禅をモデルとする精神集中というあり⽅において、兵法と能は近く、武芸者と能役者

の実際の交流の中で、兵法の⾝体の能の⾝体への引⽤がおこなわれ、まず男性の『胴

作り』としてのカマエが成⽴していったのではなかろうか、『カマエ』という⾔葉も

また，『正眼の構え』等の武道⽤語の転⽤にちがいなかろう」（松岡,2004:229） 



 19 

 

また、能楽師と剣術の交流については、⽂化⼈類学者の野村雅⼀と舞踊評論家の市川

雅、儀礼、芸能に関する⾝体論を専⾨とする河野亮仙も論じている。 

 

「当時、武⼠の中でも能を好む者が多く、とりわけ⾥が近いこともあって柳⽣⼀族と

⾦春家の間には結びつきが強かった」（野村雅⼀・市川雅編,1999:212） 

 

このように、能楽を代表する⾝体技法である構えとすり⾜は、⾝体⽂化を型によって伝

承しているとともに、剣術において有効さが認められた⾝体技法も取り⼊れたものである

と⾔える。 

 

2.1.3．仮想的界としての能楽 

ここまで、能楽という界（Champ）がいかに⾝体⽂化、⾝体技法を伝承しているかを論

じてきたが、多くの⼈にとって今から能楽師になるということも、能楽という界の中に⾝

を置くことも現実的ではないだろう。そこで、仮想的界として能楽を頭の中に置くという

ことで考察を進めていきたい。 

これまでの⾝体⽂化論では、⻄洋化によるハビトゥスの再⽣産に対して⻭⽌めをかける

ことのできる界について論じられずにいた。そのため、⾝体技法の実践時に、⻄洋化によ

るハビトゥスが再⽣産されるという限界が存在していた。そこで、社会空間とは別に、価

値判断を遂⾏する際の価値基準となり、仮想的に価値判断を委ねる界としての仮想的界に

ついて⾔及することとする。この仮想的界として、⾝体⽂化が伝承されている能楽を置く

ことで、姿勢や動作の実践時に、今までは無⾃覚かつ無意識に⻄洋的価値判断がなされ、

⻄洋化によるハビトゥスが再⽣産されていく場⾯に変化をもたらせることが可能となる。   

実践時において仮想的界を置くことで、能楽の世界では、果たしてこの動作は有効かど

うか、この動きには能楽の構えが適⽤できるのではないか、という推論が⽣まれるように

なり、⻄洋化によるハビトゥスの再⽣産に⻭⽌めをかけることが可能となる。 

仮想的界として能楽を取り⼊れたことで、無⾃覚かつ無意識であった動作にも推論が⼊

ることになるのだが、この推論活動において有効性が⾼いのが、⽣⽥の論じてきた「古典

芸能の世界での『わざ』の習得プロセスの要点」である。 

⽣⽥が論じた要点は、実践者が対象を⾃ら信頼し、「善いもの」（⽣⽥,1987: 28）とし



 20 

た上で、その対象の世界へと⾃⼰の意識を潜⼊させ、主観的活動に従事するところから始

まっている（⽣⽥,1987:28-29）。      

これと同じように仮想的界を頭の中に置く実践者は、能楽という界や能楽師の⾝体技法

を「善いもの」とし、その世界へと意識を潜⼊させるのである。意識を潜⼊させること

で、⾃⾝が今まで⾝につけてきた常識や⾝体、知識といったもので実践を判断するのでは

なく、能楽の界とそれらの総体となった、⾃⾝の「⾝」の⼆つの事柄の間を往復運動して

いく中、推論と実践を積み重ることとなる。 

例として、実践者が野球界で選⼿として活動している場⾯を考えたい。実践者は、⾛

る、投げる、打つと、如何なる⾏為における姿勢や⾝体運⽤時においても、野球界やスポ

ーツ界の常識と⾔われる判断がもちいられる場⾯を、仮想的界である能楽と照らし合わせ

ることを試みてみたい。野球界にいながら、「⽂化的・歴史的⾝体」が伝承されている能

楽を、価値あるものとして⾝体全体に取り込み、今までとは違う視点も加わった推論と実

践を積み重ねるのである。能楽を仮想的界としておくことで、打撃フォームにおいて、能

楽の腰を⼊れた構えを取り⼊れた⽅が良いのではないだろうかという推論と実践が始ま

り、そこからの試⾏錯誤という⽣成が始まっていくのである。このようにして、能楽を仮

想的界とすることで、これまでは無意識に⻄洋的価値判断がなされ、「⻄洋化によるハビ

トゥスが再⽣産される場⾯」において、能楽ではどうかという価値判断が介⼊することに

より、「⾝」xiと仮想的界である能楽の⼆つの事柄の間を往復運動するようになるのであ

る。この往復の中で推論と実践の積み重ねが起き、これまで⻄洋化によるハビトゥスが再

⽣産され、更新されることのなかった実践が、⽣成活動へと変容していくのである。 

 

 

 

 

2.2 ⽂化⾝体の機能的保存 

2.2.1．道具における機能的保存 

仮想的界の存在は、これまで無意識的に⻄洋化されてきた価値基準や⾝体技法に対して、

それとは別の価値基準や⾝体技法が存在することの認識を実践者に促すことが出来る結果、

推論と実践の中に往復運動が起こり、⽣成的活動を⽣み出していくことを論じた。ただし、

残念ながら仮想的界を導⼊するだけでは、失われた⾝体⽂化、⾝体技法を再現することは難



 21 

しいことが指摘される。その⼀つの理由として、能楽をはじめとした伝統的世界における伝

承は、⽣⽥が論じたように、師匠という導き⼿の存在がいてこそ推論が意味あるものとして

成⽴しているが、仮想的界ではその師匠という導き⼿が不在だからである。そのため、実践

のなかに仮想的界を導⼊しただけでは、能楽に保存されている⾝体⽂化や⾝体技法の「形」

真似だけのものになり、⾝体⽂化の中にある「間」やさらなる⾃⼰⽣成を⽣み出す「型」と

いう領域には達しない状況になってしまうのではないだろうか。能楽を仮想的界とするこ

とで、実践において、⻄洋化によるハビトゥスが再⽣産されるという⾝体⽂化論の限界から

前進することができたものの、この仮想的界にも、仮想的界であるゆえの限界がみられる。 

そこで、仮想的界を導⼊した上での実践における重要性として強調されるものが、⾝体⽂

化が機能的保存されている道具の存在である。能楽という界において、⾝体⽂化が伝承とし

て保存されていたように、⽇本の伝統的な道具の⼀部においては、⾝体⽂化が機能的保存さ

れているのである。 

しかし、⽇本の伝統的な道具に機能的保存されている⾝体⽂化は、道具をそのまま使⽤し

たところで表象され、⾝体化していくものではない。ここもまた、今⽇までの⾝体⽂化論に

おける限界の⼀つがみられる。なぜなら、⽇本の伝統的な⾝体⽂化が失われ、⻄洋化による

ハビトゥスが刻まれている現代においては、道具への働きかけも⻄洋化によるハビトゥス

の中でおこる実践にほかならないことが指摘される。すなわち、⽇本の伝統的な道具である

下駄や着物を、現代の⽇常において、そのまま習慣的に⽤いたとしても失われた⾝体⽂化、

⾝体技法を獲得することは難しいことは、ここまで論じてきた通りである。 

こうした伝統的な道具をそのまま使⽤したとしても、機能的保存されている⾝体⽂化を

再現できない事例として、⽮⽥部は、着物の着付けや着こなしの動作といった技術の変容

を論じている。⽮⽥部は、明治期と現代では着物の着付けや着こなしに根本的な変化があ

ると写真とトレースを⽤いて説いている。みぞおち部分のくびれの有無などの違いを明ら

かにし、着物を習慣化している者であっても、⽇本の伝統的な⾝体⽂化、⾝体技法から離

れている現状を指摘している（2011:98-110）。さらに⽮⽥部は現代の学⽣たちが下駄を

履いた際の歩き⽅についても論じている。  

 

「現代の学⽣たちに下駄の歩き⽅を⼼得ている者は、ほぼ皆無に近い。下駄を履く習

慣を失った現代⼈が、靴と同じ感覚のままで、下駄の⿐緒に⾜先を通す時、『下駄は

歩きにくい』という反応が当然返ってくる。もし⽇本⼈の⼤半が、そのようなイメー



 22 

ジをもっているとするならば、現代の⽇本では、下駄本来の歩⾏様式の伝承が、ほぼ

断たれてしまったことを意味する」（⽮⽥部,2011:78） 

 

⽮⽥部が指摘するように、下駄を履いて歩く際、⻄洋化によるハビトゥスが働き、靴と

同じように、地⾯を蹴る歩きを実践したとすれば、下駄に機能的保存されている⾝体⽂化

が⾝体化されることはないだろう。このことを、理解するためには、なぜ⽇本の伝統的な

道具に⾝体⽂化が機能的保存されているかを知る必要が⽣まれる。そして、この点につい

て論じたのが⽂化⼈類学者の川⽥順造である。川⽥は、⻄洋の道具や服飾は「⼈間⾮依

存」の技術特⾊が多くみられるが、⽇本の伝統的な道具や服飾は技術に関する「⼈間依存

性」がみられると指摘している。⽇本では箸に代表されるように、機能分化していない単

純な道具であるからこそ、使い⼿の器⽤さによって、多種多様な⽤途にて使える道具が多

く存在している。また着物は、着る⼈間が着物に相応しい⽴ち居振る舞いの技術を⾝に付

けなければ、すぐに着崩れをおこすように、着る⼈間の⾝体性や動作に依存していること

がみられる。このように、⽇本の伝統的な道具や服飾は、⼈間の⾝体、技術ありきでつく

られた「⼈間依存」がみられるというのが川⽥の指摘である（川⽥,2014:41）。そしてこ

の「⼈間依存」の特⾊があるからこそ、道具を使いこなすためには、使いこなしてきたそ

の時代（過去）の⼈間の⾝体⽂化をようする状況が⽣まれるのである。ここから、⽇本の

伝統的道具は「⼈間依存」であるからこそ、⾝体⽂化が機能的保存されていることがわか

る。  

この⼈間依存性を持つ道具から、⾝体⽂化の再現に取り組んだのが尺⼋奏者の中村明⼀

（中村,2006）である。 

 中村は、尺⼋という⽇本の伝統的楽器を始めた際、⾃分の⾝体やこれまで積み重ねてき

た⾃らの演奏法と、尺⼋とが合わないことに気づく。中村は、尺⼋という⾳を出すことに

おいて合理的ではない道具が悪いのではなく、⾃分がそういう⾝体をしていないから上⼿

く吹けないのだと考え、尺⼋が使われてきた時代の⾝体⽂化、⾝体技法を探求した。  

どのようにしたら尺⼋を上⼿く吹けるのかを、過去の⽂献を⼿がかりに試⾏錯誤する

中、道具に⾝体を合わせていくのである。そうしていく中で、中村は現代で推奨されてい

る姿勢や技法と離れたところに、尺⼋を吹くための密息、という瞬時に⼤量に息が吸える

⾝体技法があることをみつけ、世界で活躍する尺⼋奏者になっていくのである。中村の実

践は、道具を⼿がかりに推論し、実践していくことで、その道具を使いこなしていた時代



 23 

の⼈々の⾝体技法を再現性あるものにした事例ではないだろうか。 

 道具から⾝体⽂化、⾝体技法を再現していくための実践において、中村の事例は、道具を

対等なものとして道具側から実践をすることで、道具に機能的保存されている⾝体⽂化、⾝

体技法がみえてきたと⾔えよう。こうした道具との関係性について、⽂化学研究者の柴⽥庄

⼀はこのように論じている。   

 

「たとえば、⾝体知の基底をなすと考えられる環境への馴致や道具との⼀体化を実現

するには、そもそも現実の『場』に潜⼊し、親しく素材と触れ合い、⽤具に対してもこ

よなく愛情を注ぎこむことを⽇常としなければならない。そうすることではじめて⽤

材の癖や素性をしっかりと把握し、それぞれの特性を活かすに⾜るだけの不可⽋な前

提条件が整ったことになる。興味深いことに、それが庭づくり(佐野藤右衛⾨『⽊と語

る』⼩学館)であれ、杜⽒や味噌製造⼯、あるいはまた⽯積⼯の場合であれ、いかなる

技能の分野においてもほぼ異⼝同⾳に語られるのが、素材との対話の重要性である。そ

こでは、⾳を聴き、臭いを嗅ぎ、触感を確かめ、最後は⾆で味わうといった⾵に、五感

のすべてが総動員されるとともに、時に応じて⼿⾜や腕、さらには⾝体全体までもが達

成⽬標に合わせて差し向けられることになる」（柴⽥,2006:102）   

 

道具との対話の重要性や、それを⽇常化して積み重ねていく重要性、そして時には⾝体全

体が道具に差し向けられていく⾏為となることが語られている。これは、⽣⽥が論じた古典

芸能にみられる技の習得プロセスと類似する（⽣⽥,1987:72）。すなわち、実践者が⾝体全

体で他のものに潜⼊して導かれていくことが、道具に対する職⼈に起きているということ

ではないだろうか。こうした道具との対話、道具へと⾝体全体で潜⼊して導かれるというこ

とについて、内⽥も論じている。   

 

「⼩次郎が体現しているのは、剣を道具として、⼈を斬るための便利なツールとして

⾒るのではなく、剣には剣固有の⽣理があるという考え⽅ですね。剣には剣固有の導線

というのがある。この線を進みたいという欲求がある。武道的感覚というのは、剣が発

するその微かなシグナルを聞き取ることなんだと思うんですけれども、⼩次郎編では

そのことがみごとに描かれていました。⼈間がするのは初期条件を与えることだけ。い

ったん剣が起動したら、なすべきことは剣⾃⾝が知っている。だから、その後の⼈間の



 24 

仕事はいかに剣の動きの邪魔をしないかなんです。居合をやっているとわかるんです

けど、剣が選ぶ導線には必然性があるんです。だから、それを⼈間の賢しらで操作しよ

うとすると良くないことが起こる。 

 剣だって、もともとは⼈間が作った道具ではあるのです。でも、それがいつの間に

か⾃分⾃⾝の意思を持って動くようになった。そういう道具のもつ潜在的な⼒を発動

させる時に必要なのは道具を操作する術ではないのです。⾃分と対等のものとして対

話することなんです。僕はそういうふうに考えた。でも、今の居合の世界では『剣と

対話せよ』というような教え⽅をする⼈がいなかったので、居合はやめてしまいまし

た。それから後は習った型を遣いながら、⾃分ひとりで剣に『あなたは何をしたいの

か、どう動きたいのか』を聞くという稽古をしています。型をやっていると、なぜこ

んな型があるんだろう、何を考えさせるための型なんだろうと考えてしまう。考え出

すと時間が経つのを忘れてしまいます」（内⽥,2014:89） 

  

このように、道具を使うという概念から⼀歩進み、道具を対等・敬意していくものとし

た実践の積み重ねにより、道具の中に機能的保存されていた使い⽅や動作の推測が、

「⾝」の中ではじまるのである。その推測の中、道具の中にある⾝体⽂化、⾝体技法らし

いものがみえてくるのである。 

 

2.2.2 道具を介した思考化、意識化 

前節で展開した、道具をそのまま使うのではなく、道具を対等・敬意していくというこ

とは、実践者が道具を通して、思考化、意識化したことであるともいえる。⽂化⼈類学者

の⽥辺繁治はブルデューのハビトゥス概念に着⽬して、以下の様に論じる。 

 

「ブルデューのハビトゥス概念は⾝体化以外の⼼の哲学の主要な関⼼である思考がい

かに実践を⽣みだすかという問題にはほとんど踏みこんでいない」（⽥辺,2002:562） 

 

ブルデユーのハビトゥスは、過去の限りない再現、⾝体に刻み込まれた傾向性ではある

が、思考や意識がないものであるとしている。「⾝体化された過去」の中から呼び起こさ

れる「思考なき⾏為」（⽥辺,2002: 565）であるハビトゥスは、⽥辺によれば実践を思考

化、意識化することで変容できる余地を持つと⾔う。 



 25 

道具を対等・敬意することで、中村が、密息という⾝体技法にたどり着けたのも、この

ハビトゥスの変容の余地の部分に働き掛けができたことにほかならないのではなかろう

か。ブルデュー⾃⾝もハビトゥスは新しい経験との関連で絶えず変化し、不調があり、そ

のためらいの瞬間に、動作遂⾏時の実践的反省の影響を受けると述べる。これは、ハビト

ゥスにおけるエートスxiiに対をなす、ヒステレシスxiii効果と⾔えよう（⻄兼志,2015:32-

37）。だからこそ、みずからの⾏為を意識的に反省しつつ、修正することを余儀なくされ

る状況にておこる（Bourdieu,2009:273-275） 

下駄の事例のように、実践者が⽇本の伝統的道具を使⽤するときに、⻄洋化によるハビト

ゥスからくる動きでは対応ができない状況が⽣まれてくる。しかし、界が不在な際の実践者

は、⻄洋化によるハビトゥスで対応できないままに道具を使⽤し、下駄であれば⿐緒が痛い、

歩きにくいという状況を打開できずに使⽤していくのである。そこで、実践者が道具を使う

際に、仮想的界に沿って能楽であればこうして動くであろう、という意識的な実践とともに、

⾃⾝からの働きがけよりも道具側の働きがけを重視し、道具の中にある機能的保存された

⾝体⽂化を引き起こそうとする⾏為とが重なり合い、ヒステレシス効果によって初めてハ

ビトゥスは変容していくのではなかろうか。 

職⼈や達⼈という⾝体知xivを⾼めてきたものは、柴⽥が論じたように（本論考2.2.1.）、⽣

活の中で道具側が所属していた界に潜⼊するかのように⾝を置き、⾃⾝の⾝体知をもとに

道具側の働きがけからの思考化、意識化、さらにいえば意識的な反省による実践が可能とな

る。さらに、道具の中にある機能的保存された⾝体⽂化、⾝体技法を引き起こし、それに沿

ったハビトゥスへと変容させていくことが可能となるのである。この実践を、職⼈や達⼈と

いう限られたものだけではなく、より⼀般化し、具体的実践に落とし込んでいくためには、

道具を⽤いての実践時に動感xvの⾃⼰観察を⾔語化する必要性があげられる。 

そこで、⼯学の⽴場から⾝体知の研究をしている諏訪正樹（2016）の「からだメタ認知」

の概念にその要点を求めたい。この「からだメタ認知」は、⾝体と環境のあいだに成り⽴っ

ている⾝体部位の動きと、その体感を「ことば」xviで表現しようとすることで、違和感や感

触を表し、記録していくものである。職⼈や達⼈が道具を対等・尊敬していくことで⾝体⽂

化、⾝体技法の⼊り⼝に⽴てるのは、⽇々の微妙な差異を感じ取ることができる体感や認知

の能⼒に⻑けていることがみられる。これらの能⼒に⻑けていることで、⾝と道具にある体

感の変化に対して、思考や意識を更新し、⾃⼰⽣成していくことや感覚を保存することが可

能となるなのだろう。 



 26 

逆に、職⼈でも達⼈でもない⼈間（体感や認知の能⼒に⻑けていないもの）が同じこと

を試みたとしても、個⼈差が⼤きいばかりか、⼀部の⼈においては、そこから得られる情

報は皆無となり、何をしたらいいかさえわからないということが起きるのである。そこ

で、道具を対等・敬意をもつ⾏為と並⾏し、「ことば」と体感を結びつけ、それを表現し

ていく⾏為であるからだメタ認知の実践を試みることで、今まで個⼈の感覚、⾝体知に委

ねられてきた項⽬を、誰もが積み重ね、道具に沿った⾝体知を⾼められるものにしていく

のである。道具を使⽤する際に体感を「ことば」にしようとする⾏為は、微妙な差異を認

知することを促し、今まで気づかなかった感覚の変化に気づけるようになると共に、道具

から感じ取る情報、導かれる⾏為も次第に感じ取れるようになると⾔えよう。 

 また、道具を使っているときに感じている体感やその変化を「ことば」で語ろうとする

ことにより、これまで感知したことのない、⾝体に対する着眼点や⾝体と道具の間に起き

ている変化をみつけ、発⾒していくことができるのではなかろうか。そこで、諏訪は以下

に論じる。     

 

「新たな問題意識や⽬的が⽣まれれば、同じ⾏為が違って感じられ、違う思考が⽣ま

れていきます。これまでは留意してこなかった眼差しや考えが⽣まれてきます」（諏

訪,2016:135） 

 

からだメタ認知の実践は、⾏為に変化を与えていくものである。このように、⾝体と道具

における実践に、からだメタ認知を導⼊することで、微妙な差異を意識できるようにな

り、この追求の中で、道具に沿った⾝体知が⾼まり、道具の中に機能的保存されている⾝

体⽂化が、どういったものなのか、次第に気づけるようにもなっていくのである。この過

程は、内⽥が、⾝体運⽤の有効さを担保する共通項としても論じている。 

 

「何かをするとその感じが現れ、何かをするとそれが消える。だから、その『嫌な感

じ』と、⾝体をどう動かせばその『嫌な感じ』が消えるかについて、経験的にわかっ

てくれば、⾝体は経験則に従って、ごく⾃然に『不快を避け、快を求めて』動くよう

になる。こういう⾝体感受性を開拓していくこと。『嫌な感じ』が「ある／ない」の

微妙な体感の変化を感知できるかどうか。それが武道的な⾝体能⼒でいちばんたいせ

つなことだと僕は思っているんです」（内⽥,2014:123） 



 27 

 

内⽥が論じたように、微妙な差異を思考し、意識し、微妙な差異の追求の中、道具の中

に機能的保存されている⾝体⽂化を推測し、感じ取っていくのであろう。ここから、道具

を、⽣⽥が論じたわざ世界における師匠のような導き⼿として、道具から体感の変化、動

きを発⾒していく⾏為に没頭していくことがみられる。 

 

2.3.1 ⽂化⾝体の伝承と機能 

⼈々が⽇本の伝統的な⾝体⽂化、⾝体技法を獲得するための実践も、⻄洋化によるハビ

トゥスの再⽣産に⻭⽌めをかける界（Champ）が不在であるなかの実践のために、⻄洋化

によるハビトゥスが再⽣産されてしまうことが⾝体⽂化論の限界であった。これにより、

⽇本の伝統的な⾝体⽂化、⾝体技法が定着論的xviiにいくら解明され、分析され、論じられ

ようとも、その実践は⻄洋化によるハビトゥスを再⽣産させることを指摘した。 

定着論的に伝統的⾝体⽂化、⾝体技法を分析してきた⾝体⽂化論の限界を超えて、伝統

的⾝体⽂化、⾝体技法を再現性あるものにする⽂化⾝体論を構築するためには、⻄洋化に

よるハビトゥスの問題が⼀番⼤きな問題として存在する。何故なら、ブルデューが、ハビ

トゥスを「知覚・評価・⾏動図式のシステム」（Bourdieu,2009:236）であり、「環境と

の、構造化され構造する⼆重の関係」（Bourdieu,2009:245）であると語ったように、ハビ

トゥスこそが実践における幹の部分であると考えられる。しかし、⾝体⽂化論において、

実践における幹である⻄洋化によるハビトゥスの問題は放置され続け、⻄洋化された⾝体

図式のままに、⾝体⽂化、⾝体技法が論じられてきたということに⾝体⽂化論の限界があ

った。  

そこで本章では、まず、伝統芸能の能楽が如何に伝統的な⾝体⽂化、⾝体技法を「型」

によって伝承されてきたかを論じ、⻄洋化によるハビトゥスに⻭⽌めをかけることが可能

な界（Champ）であることを論じた。そして、この能楽を仮想的界とすることで、無⾃覚

かつ無意識であった⾏為や実践に推論が⽣まれ、⻄洋化によるハビトゥスと仮想的界の間

に推論の往復が起こり、⽣成活動が⽣まれ、ハビトゥスの再⽣産に⻭⽌めをかけることを

論じた。 

しかしながら、仮想的界には、仮想ゆえに、意味の解釈や推論の促進を促す直接的な導

き⼿となる師匠は存在しないことから、⾝体⽂化、⾝体技法を「形」において再現はでき

たとしても、「型」という、より実践的に意味あるものとして再現できる可能性は⾼いと



 28 

はいえない。そこで、⾝体⽂化が伝承的保存されている能楽を仮想的界と置いた上で、⾝

体⽂化が機能的保存されている下駄や⾜半、着物といった⽇本の伝統的道具を直接的な導

き⼿とする実践からその要点を導きだした。 

この時の実践は、道具は使うものという概念から⼀歩進み、道具を対等・敬意あるもの

としての実践の積み重ねとなる。なぜなら、⾝体側から道具に働きかけたならば、⽮⽥部

が下駄や着物の例で指摘したように、⻄洋化によるハビトゥスの⾝体図式に沿ったままに

道具を使⽤してしまうからである。すなわち、道具側からの働きかけ、道具の声をきくよ

うに道具を使うことが必要となる。川⽥が論じたように、⽇本の伝統的道具は「⼈間依存

性」があるからこそ⾝体⽂化、⾝体技法が機能的保存されており、道具側から働きかける

ことで、道具に保存されている使い⽅や動作への推論をはじめ、⾝体⽂化がみえてくるの

である。ブルデューはこの道具側からの働きかけについて以下のように論じている。 

 

「道具のなかに暗黙の使⽤マニュアルとして書き込まれている⽬的を⾃分のものにし

おおせていなければならない。要するに、道具に使いこなされている、道具によって

道具化されているのでなければならない。この条件を満たしてはじめて、ヘーゲルが

⾔う『デクステリア（熟達）の域』に達することができる。計算する必要なしにぴっ

たり合う、なすべきことをなすべきときになすべきようにおこなう、無駄な動作なし

に、労⼒の節約と必然性をみずから深く感じつつ、また、それがそとから⾒てとれる

ようにしつつおこなう境地である」（Bourdieu,2009:244） 

 

こうした道具側からの働きがけをとらえるためには、職⼈や達⼈がようしている類の道

具に沿う⾝体知が重要であり、その⾝体知をようしていない⼈々には、この時点ではまだ

有効な実践にはならないこととなる。そこで、道具と⾝体との関係を紐付ける「ことば」

によって、「⾝」と道具にある体感の変化に対する思考や意識を記録し、更新し、⾝体知

を積み重ね、⾼めていくのである。 

このように、「伝承的保存のある仮想的界」、「機能的保存のある道具」、「道具と⾝

体との関係を紐付ける『ことば』による⾝体知を⾼める⾏為」からなる実践が、⻄洋化に

よるハビトゥスに対してヒステレシス効果を及ぼし、ハビトゥスを変容させていくのであ

る。 



 29 

これまで、⾝体⽂化論では、伝統的な⾝体技法や機能的保存のある道具について論じら

れてきた。しかしながら、ブルデューは以下に論じる。 

 

「資本は界との関係なくしては存在することも機能することもできない」

（Bourdieu,2007:137） 

 

つまり、⽂化資本として、伝統的な⾝体技法や機能的保存のある道具を機能させる仕掛け

が存在していなかったのである。⾝体⽂化論は、界とハビトゥスによる関係だけでなく、

⽂化を⽂化資本として存在させることができていなかったと⾔えよう。すなわち、これま

での⾝体⽂化という視点ではなく、⽂化資本を機能させる⽂化⾝体という視点が求められ

るのである。 



 30 

第３章 ⽂化⾝体論構築に向けて 

 

第2章では、「伝承的保存のある仮想的界」、「機能的保存のある道具」、「道具と⾝

体との関係を紐付ける『ことば』による⾝体知を⾼める⾏為」からなる実践により、⻄洋

化によるハビトゥスを変容させていき、⾝体⽂化、⾝体技法を⾝体化させていく可能性に

ついて論じてきた。また、こうした実践が、これまで⾝体⽂化論で論じられてきた伝統的

⾝体技法や機能的保存のある道具を⽂化資本として機能させることを論じた。この実践に

おける⽂化資本を機能させる仕掛けこそが、⽂化⾝体論の視点である。⽂化⾝体をさら

に、再現性の⾼いものにしていくため、第３章では、「暗黙知」の概念、⾝体感覚の⼆重

構造を論じた上で、⽂化⾝体の「形」真似ではなく、「間」と「型」として⾝体化してい

く過程について論じる。 

 

3.1.暗黙知の近位項を捉える⾝体 

医学、化学の分野から社会科学に転じたマイケル・ポランニー（2003）が提唱した「暗

黙知」の概念は、知っているのは確かなものの、どのように知っているかを語れない知で

ある。この暗黙知についてポランニーは、近位項と遠位項から成⽴すると説いている

（Polanyi,2003:28-32）。 

近位項には、⾝体各部位の動きや⾝体感覚が分類され、⾏動するときのタスク全体な

ど、⾝体の内から離れたものを遠位項とした。遠位項においては、⽣⽥が論じたわざ⾔語

をはじめとする⽐喩表現が有効であるということが⽣⽥、北村等による研究（⽣⽥・北村

編,2011）にて明らかにされている。しかしポランニーが意識の及ばない、より暗黙的で⾔

葉にならないとしてきた近位項についての実践的な研究は、遠位項と⽐べて乏しいことが

指摘されよう。 

そうした近位項における実践としてオノマトペの採⽤が、からだメタ認知にて諏訪（諏

訪,2016:125-142）が論じたように、有効性として検証の余地がある。例えば、下駄を履い

ているときに⾝体と下駄の間でおきている、「⾜が下駄の⻭から地⾯を捉えている感覚」

「股関節が軸に乗っている感覚」などは⾝体感覚であり、⾝体の内部で起きている暗黙知

の近位項であるといえる。すなわち、オノマトペの有効性の⼀つは、着地の感覚の違いを

オノマトペという記号⾔語で認識し、意識できることである。例えば、それまでは暗黙的

で意識にのぼらなかった着地感覚について、右⾜では「クン」という⾳がはまる着地なの



 31 

に対し、左⾜は「クッ」という着地だということなどに気づくのである。この微細な差を

認識した際、右⾜の「クン」の感覚に近づけようと、左⾜の着地の際に「クン」と意識し

ながら⾏っていくと、感覚の微細な差異が徐々に調整されていく。 

また、実践を積み重ねていく中で、「クン」から「ククン」に更新されていくことも考

えられる。こうした「クン」から「ククン」のように⾔葉が更新されていく現象につい

て、諏訪は下記のように述べる。 

 

「ことばが新しく⽣まれた場合、⾝体システム内には新たな⾝体動作の実体が⽣じま

す。新たな⾝体動作は、それまで成り⽴っていた⾝体と環境の関係を刷新します」

（諏訪,2016:154） 

 

このオノマトペと⾝体の関連についての有効性については、スイング動作がよりわかり

やすいであろう。例えば、私たちの体は野球のスイングをする際に「グイッ」とスイング

しようとする時と「サッ」とスイングしようとする時では、⼀連の動作も⾝体の⼒の⼊り

⽅も⾝体の繋がりも変わることが指摘される。この⾔葉の思考と⾝体の関係については、

⽂化⼈類学者の菅原和孝が、⾝体配列の概念として提出した「⾝体化された思考」があげ

られる。菅原は、ある出来事について語るとき、語りという⾔語記号がその出来事の⾝体

の配置を⾃動的に再現すると論じる。⾔語記号と出来事の⾝体の配置は⾝体配列として紐

づくことで持続性を持つこととなる（菅原,2004:226-229）。 

このようにして、遠位項よりも暗黙的であり、⾔葉や思考と結びつきの弱かった近位項

の暗黙知である⾝体感覚は、道具による実践時にオノマトペとして表現、記録されること

により⾝体化されていく。 

 

 

3.2.⾝体感覚の⼆重構造を持つ⾝体 

⾝体内部で感じ取れる暗黙知の近位項を、オノマトペとして表現、記録することは、⾝体

⽂化が機能的保存されている道具を、より表象し、⽂化資本として道具を深く機能させてい

くこととなる。そして、⾝体外、動きの全体性である暗黙知の遠位項は、わざ⾔語などの⽐

喩表現と結びつけた実践によって促進される。ここまで、⽂化⾝体を構築する実践の仕掛け

に関して論じてきたが、⽂化⾝体における⾝体とは何かということを理解するには、⾝体感



 32 

覚とは何かということをもう少し議論する必要があろう。⻄村秀樹の論じた⾝体感覚の⼆

重構造（2019）はこの理解を⾼めてくれる。 

⻄村は⾝体感覚について、⼼と⾝体の関係も市川の「⾝」の概念として踏まえた上で下記

のように論じている。 

 

「初歩の状態あるいは修⾏が進んでいない状況では、⼼によって意識的に⾝体を動か

すので、⼼と⾝の区別はむしろしやすいが、熟練の境地では、『⼼⾝⼀如』で『無⼼』

であり、⼼と⾝体の区別は消え去っている。『無⼼』になるというが、⼼が全てなくな

ってしまうのではない。⼼に固有の作⽤は、『思考』や『情動』であり、それらが剣術

にとっては『病』を⽣み出すものにほかならない。無⼼とは、それらが消え去った状態

だが、しかし⾝体感覚は残っている。⾝体感覚は、⾃分の⾝体についての意識であり、

広い意味で『⼼の状態』の⼀つにほかならない。⾝体感覚は、具体的には、⾃分の⼿⾜

や内臓の状態についての意識であり、触覚・温覚・冷覚や運動感覚を含む脊髄神経系の

内部知覚である『体性感覚』である。『無⼼』の状態では、⾝体感覚以外の意識は消失

するが、⾝体感覚はむしろ⾮常に研ぎ澄まされたものとして存在する。そして、この⾝

体感覚は、⼼と⾝体が出合うところであり、両者が統合されたものである」（⻄

村,2019:89） 

 

⻄村は、⾝体感覚をこのように捉えた上、⽣理学的な⾝体に留まる⾝体感覚と、太⼑を握

る⼿という他所へ移した⼼を拠点とする⾝体感覚の⼆重性に注⽬した。⻄村は、他所に移し

た⾝体感覚とは市川浩の論じる「働きとしての⾝体」であり、⾝体感覚の転移によって、⾃

⼰は⾃らを⾝体感覚として、こちらとあちらの⼆重に存在させることができ、⾃⼰と対象と

を同時に対応できるものと論じている（⻄村,2019:90-91）。 

このように、⻄村の論じる⾝体感覚の⼆重構造とは、「⾃分の⾝体のうちに起きている⾝

体感覚」と「⾝体から先の道具で起きている⾝体感覚」が同時に存在していることである。

⼼と⾝体を区別して、それぞれに役割を持たせるのではなく、⾝体感覚として⼼と⾝体を統

合した上で、「⾝体に留まる⾝体感覚」と「⾝体の外へと転移していく⾝体感覚」という⼆

重性をつくっていることが述べられている。 

つまり、⼼と⾝体は⾝体感覚として⼀体化した上で拡張し、⾝体の先にある道具を拠点と

しながら、さらに道具より先へと拡張していくことを⽰している。これまで論じてきた道具



 33 

を使うのではなく、道具を対等・敬意あるものとして道具側から働きかけるとは、⼼と⾝体

が⼀体となり、⾝体感覚として道具側に転移した⾝体感覚が、道具との相互⾏為により使い

⽅が浮き出てくることを⽰す。 

はじめての実践では、無意識ではなく、思考で⾝体を動かすため、この⾝体感覚の⼆重構

造は起こりにくい。あくまでもオノマトペを⽤いる中で、道具と⾝体の接続の中に「⾝」を

潜⼊させていくことの積み重ねの中、実践に没頭している時に、ある瞬間にコツを掴んだよ

うな感覚、すなわち⾝体と⼼が⼀体となる。⾝体感覚の⼀⽅が「⾝体内部を感じる⾝体感覚

として残り」、他⽅が「⾝体の外の環境を拠点とする、動きを⽣み出す⾝体感覚として拡張

していく」のである。⾔い換えれば、「⾃らの⾝体に傾聴する⾝体感覚」と「道具を拠点と

して、環境に傾聴する⾝体感覚」という⼆重の⾝体感覚である。つまり、相互に働きかけを

繰り返しながら、⽣成を繰り返していく⾝体感覚を⽰しているのである。 

  

 

3.3 間と型のある⾝体 

⽂化⾝体論を構築していく上で、⻄洋化によるハビトゥスが再⽣産される問題をいかに

乗り越えるかをここまで論じてきた。仮想的界、伝統的道具を⼿がかりにすることで、⻄洋

化によるハビトゥスが再⽣産される問題に⻭⽌めをかけ、わざ⾔語やからだメタ認知、⾝体

配列などの⾔葉や意識、イメージを駆使することで、道具に沿った⾝体知を⾼め、⾝体感覚

の⼆重構造の働きに到達するまでに、実践の質を⾼めていくことを論じてきた。そこで、暗

黙知の近位項とされる体感や、⾝体感覚をオノマトペで表現することを積み重ね、⾝体感覚

の⼆重構造の働きまで到達することは、同じ実践における体感の質を変えることが指摘さ

れる。⾝体⽂化、⾝体技法を、⽣⽥が指摘したような形真似にとどめるのではなく、「型」

として再現していくために体感の質を変える議論の必要性が⽣まれよう。 

 すなわち、この同じ実践において体感の質を変えるとは、歩く時の⼀歩⼀歩の着地の重み

や地⾯からの反⼒による体感の違いを、道具と⾔葉によって認識し、質を変えるということ

である。⾝体の内部から感じる暗黙知の近位項の体感、地⾯から感じる暗黙知の遠位項の体

感の違いである。この認識と更新の積み重ねの中に、⽣⽥の論じる⾝体全体を通して価値を

探りながら構築するプロセスがみられるのである（⽣⽥,1987:63）。そして、実践者は、そ

こから⽣まれる実践への認識の変化のなか、⾃⾝がおこなっていることの意味を実感でき

る状態を表す「間」というものを体現していく（⽣⽥,1987:57-61）。 



 34 

⽣⽥の論をより精密に⾔うならば、⾝体感覚の⼆重構造から、伝統的道具の中にある機能

保存されていた⾝体⽂化、⾝体技法に内在していた「間」xviiiの感覚に気づき、「間」を会得

していくということである。さらに、これら実践で体現した「間」の動作を⾃らの競技に応

⽤して落とし込んでいくことで、⾃らの競技における「型」、その競技のトレーニングにお

ける「型」をみつけていくことが可能になると⾔える。 

つまり、同じ実践において、体感の質を変えるとは、「間」と「型」がなく、「形」に向

かう傾向性を持っていた⻄洋化によるハビトゥスから、「型」への変換であることが明らか

になる。   

⻄洋化によるハビトゥスの中で「無意識」だった実践が、仮想的界と⽇本の伝統的道具を

⼿がかりに、ことば、意識、イメージを駆使した「意識」による実践によって、⾝体⽂化、

⾝体技法を再現しつつ、⽐喩までも含んだものをも⼀つの総合体にしたのが「型」と⾔うこ

とが⽰される。「型」という⼀つの総合体にすることで、「無意識」としての実践へと再変

換されることとなる。この「型」の形成過程については、齋藤も下記のように論じている。 

 

「通常は無意識に⾏なってしまっている効率のよくない動きをいったん意識化し修正

する。そして、型を通して合理的な動きが習慣とされることによって、その動きは意識

的にしなくとも出るようになり、無意識の領域に帰っていく」（齋藤,2000:105） 

 

「型」のある⾝体は、オノマトペやイメージ、⽐喩までも含んだ⾝体となることで、次の

動き、どう動くべきかと頭や⼼で考える必要がなくなる。つまり、「無⼼」（⻄村,2019:89）

となる。それゆえに、環境に応対し、⽣成し続けられる状態が発⽣するのである。「型」と

はただの再現、反復される形式ではなく、⼆重の⾝体感覚から⾃⼰と⾃⼰以外のものとの⽣

成活動や動きを⽣み出すことができる状態をつくるものとも⾔い換えられよう。実践者の

⾝体は、これまで⾏ってきたオノマトペやイメージ、⽐喩までも含んだ「⾝」となり、これ

らが⼀つの総合体「型」として表出されていくことが明らかとなる。  

このように、⻄洋化によるハビトゥスによって「形」へと向かう傾向性を持っていた実践

が、⾃ら「型」をつくる⾏為の領域へと変容していく実践の中に、⽂化⾝体論は存在するの

である。 

 

 



 35 

結論 

1．本研究の結論 

第１章では、⾝体⽂化論において、⽇本⼈の⽇常から失われた⾝体⽂化、⾝体技法にはど

のようなものがあるのかを論じてきた。⾝体観においては、現在のように解剖学的に各部位

を細部化して捉えるものと違い、⾝体の各部位に対して広く曖昧であり、⾝体に限らず、⾃

⼰と他者の空間さえも曖昧であることが⽇本⼈の⾝体観の特徴としてみられた。そして、近

代以前の⽇本⼈の姿勢や体つきに多くみられる特徴として、なで肩の猫背で「みぞおち」部

分はへこみ、顎は少し上向きに突き出されており、現在の⽇本⼈の姿勢や体つきとは異なる

が、そこに「善さ」が認められていた。 

 ⾝体⽂化論で広く論じられてきた道具には、⾜半や下駄等がある。こうした道具の分析か

ら、歩⾏などの⾝体技法が如何なるものであったかが表象され、なんば歩きに代表されるよ

うに、現代の動きと⽐べ、⾝体全体による動きがあると論じられてきた。 

このように、⾝体⽂化論は、失なわれた⾝体⽂化、⾝体技法について、多⾓的に分析され、

論じられてきた。しかし、⾝体⽂化論は、⾝体図式、習慣的⾝体の視点であったため、社会

世界の構造が⾝体化したものであるハビトゥスに、包括されている⻄洋化を捉えることが

できていなかった。そのため、⻄洋化によるハビトゥスの再⽣産の問題は置き去りにされ、

⾝体⽂化を実践する上での界（Champ）も不在なため、⻄洋化によるハビトゥスの再⽣産に

⻭⽌めをかけることができず、⾝体⽂化論は⾝体技法の再現性の低いものとなっていた。こ

こに、⾝体⽂化論の限界があった。 

 

第２章では、⻄洋化によるハビトゥスの再⽣産に⻭⽌めをかけるものとして、仮想的界を

提⽰した。伝承によって伝統的⾝体技法が保存されている能楽こそ、仮想的世界として適任

である根拠について論じてきた。ただし、この仮想的界は仮想であるため、意味の解釈や推

論を促進する直接的な導き⼿が存在しない問題が存在した。この問題を補完するものとし

て、⾜半や下駄のように、伝統的な⾝体⽂化、⾝体技法が機能的保存された道具に着⽬した。

川⽥が論じたように、⽇本の伝統的道具は、⼈間依存の特徴を持つからこそ、過去の⾝体⽂

化、⾝体技法の機能的保存がみられた。ただし、⽮⽥部が論じたように、⻄洋化によるハビ

トゥスからの実践では、機能的保存がされている⾝体⽂化を⾝体化することはできない。こ

こで、重要になるのが、柴⽥や内⽥が論じた道具側の働きかけからの思考化、意識化、さら

にいえば諏訪の論じた「からだメタ認知」などの「ことば」と体感を結びつけた意識的な反



 36 

省による実践であった。こうした実践は、ハビトゥスにあるヒステレシス効果をおこし、道

具の中にある機能的保存された⾝体⽂化に沿ったハビトゥスへと変容させていく。 

ここまでの論考で、⻄洋化によるハビトゥスの再⽣産に⻭⽌めをかけ、伝統的な⾝体⽂化、

⾝体技法を⾝体化し、「形」真似として再現できる可能性までは辿ったものの、「型」とい

う、より実践的に意味あるものとして⾝体化するまでには⾄っていなかった。 

 

そこで、第 3章では、第２章において、論じた「伝承的保存のある仮想的界」、「機能的

保存のある道具」、「道具と⾝体との関係を紐付ける『ことば』による⾝体知を⾼める⾏為」

を前提として、機能的保存のある道具をより、⽂化資本として⾼める理論構築について論じ

た。「暗黙知」の概念、⾝体感覚の⼆重構造を理解した上で取り⼊れた実践の先には、「間」

の発⾒、会得があった。この「間」は、伝統的道具の中にある機能的保存されていた⾝体⽂

化、⾝体技法に内在していた「間」である。⾝体感覚の⼆重構造の働きは、⼼、⾝体、環境、

歴史、⽐喩表現から起こる動作といった実践に関わる全ての事柄が包括されていく中、ある

時「間」に気づき、そして、この「間」への気づきが、「無⼼」の領域である「型」の⼊り

⼝となっていることを明らかにした。実践者は、「間」を⾃らの競技に応⽤して落とし込ん

でいくことで、⾃らの競技における「型」、その競技のトレーニングにおける「型」をみつ

けていくことが可能になる。叡智を内包する規範（⼤庭,2021:7）を⾝体化するものが、⾝体

⽂化論で分析されてきた従来の「型」とするならば、叡智を内包させながら規範を⾝体化し

たものが⽂化⾝体論の「型」である。このように、「間」や「型」を分析するのではなく、

⾝体化させていく過程として⽂化⾝体論の存在を明らかにした。 

 

第１章から第３章にわたって論じてきた⽂化⾝体論の構築について、以下のようにまと

めることができる。⻄洋化によるハビトゥスの再⽣産を仮想的界によって⻭⽌めをかけ、機

能的保存のある道具と「ことば」を駆使することで、ハビトゥスを⽂化⾝体によるハビトゥ

スへと変容させることができる。このハビトゥスの変容の過程において、これまでの⾝体⽂

化論においては、界の不在により存在も機能もすることができていなかった⽇本の伝統的

な⾝体⽂化、⾝体技法が、初めて⽂化資本として資本化されるのである。この⽂化資本の到

達点こそが「間」と「型」であり、⽂化⾝体論の実践とは、この⽂化資本の到達点を⽬指す

ものだと⾔える。 

このようにして、⽂化⾝体論の実践によって獲得した⽂化⾝体によるハビトゥスと、⽂化



 37 

資本が持つ価値は、ハビトゥスと界の関係の中にこそあると⾔える。ブルデュー研究を専⾨

とする磯直樹は、下記のように論じている。 

 

「ハビトゥスと界の関係は、界の内と外という⼆つの観点から整理できる。ハビトゥ

スは特定の界の中において、その規則と特性の作⽤を受け続ける。⼀⽅で、ある界に

おいて⾏為者がどのように振る舞うかは、ハビトゥスの作⽤に⼤きく依存するのであ

る。界における⾏為者の客観的な位置関係は資本の種類と総量によって規定される

が、実際に界の中でどのように闘争やゲームを⾏えるかは、どのようなハビトゥスを

有しているかによって異なる。これが、界の内部とハビトゥスの関係である」 

（磯,2008:43） 

 

⽂化⾝体論の実践で獲得した、⽂化⾝体によるハビトゥスと⽂化資本は、各々が所属す

る界へと持ち込まれ、界の中で⾏われる闘争やゲームに組み込むことが可能となる。例え

ば、⽂化⾝体論の実践者である陸上界に所属する陸上選⼿は、⽂化資本の到達点である

「間」や「型」を陸上界の競技（闘争）の中に持ち込むことが可能となる。競技におい

て、⽂化資本を持つ有利性が加わるからである。さらに、磯はハビトゥスと資本、界の関

係についてこうも論じている。 

 

「ハビトゥスの有り様によって資本の持つ効果が変わり、その効果は各々の界によっ

ても異なる」（磯,2008:40） 

  

これまで論じてきたように、多くの⼈々が、⻄洋化によるハビトゥスを暗黙のうちに⾝

体化したままであり、伝統的な⾝体⽂化、⾝体技法の⽂化資本を所有していない。それに

対して、⽂化⾝体論の実践者は、⽂化⾝体によるハビトゥスと⽂化資本を所有する差異に

よって、界における位置関係をも変容させられる可能性を持つのである。 

このように、⽂化⾝体論の実践とは、「間」と「型」を⽂化資本の到達点として獲得

し、これを各々の界における闘争やゲームを有利に進めるものとして応⽤することができ

る。だからこそ、伝承的⾝体の再現性に着⽬し、⽂化⾝体論の構築に向けての視点を持つ

更なる研究が必要だと結論づけたい。 

 



 38 

2．今後の課題 

本研究では、⾝体⽂化論で分析されてきた⾝体技法を、どういった場⾯でどのように実践

するべきかという点について⼗分に考察できたとは⾔えない。また、⾝体感覚の⼆重構造に

おける「間」の獲得過程でみられる⽣命システムが、状況に応じて次々と新しい意味情報を

⾃律的に⽣成していく「ゆらぎ」（清⽔博,1990:290）に関する⾔及は、スポーツ指導の現場、

教育現場への応⽤可能性がある。今後の課題とさせて頂きたい。 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



 39 

 
＜注釈＞ 
i ⽣⽥久美⼦（1987）は、社会学者マルセル・モースのハビトス概念（Mauss,1976:127-128）
をハビトスと表記した。本論考でも、モースのハビトス概念をハビトスと表記する。モー
スによると、ハビトスとは単なる動作の記述ではない。威光模倣について、モースは、威
光ということの概念の中に社会的要素があり、模倣⾏為の中にすべての⼼理学的要素と
⽣物学的要素が⾒出されると論じる。なお、後述の社会学者ピエール・ブルデューのハビ
トゥス概念についてはハビトゥスと表記する。 

ii ⾃⼰組織システム論は、⾝体と精神とを区別せず両者がシステムを成すと認定し、このシ
ステムが絶えず⽣成・消滅していると捉えるシステム論である（⻲⼭,2010:43）。 

iii ⾝体パフォーマンスとは、実践において、⾝体が持つ⼒を引き出すことを指す 
iv ⽣⽥久美⼦は同書（1987:99）で「師匠の価値を取り込んだ第⼀⼈称的な視点」と前述し

ている。 
v  みぞおちとは、⼈間の腹の上⽅中央にある窪んだ部位である 
vi 正式名称は、上野恩賜公園⻄郷隆盛像 ⾼村光雲 作 
vii ⾝体図式（Merleau-Ponty,1967:172-174）は、元は神経学者、⼼理学者が⽤いてきた、⾝

体の状態を知るための⾝体情報を全て含んだ概念（樋⼝貴広,2008:110）であったが、メ
ルロ＝ポンティは、⾝体的経験の⼀つの要約（Merleau-Ponty,1967:173）として概念を取
り上げ直し、諸器官の外的な寄せ集めではなく、その諸部分が互いの中に包み込まれて存
在している、⼀個の分割できない⾏動の図式とした（井上俊,2010:14-15） 

viii 本論考では、思考や意識を必要としない動作に関して「わざ」と表記し、「技」と区別す
る。本論考における「わざ化」は思考や意識を必要とせずとも、無意識的に動作ができる
ようになる状況を指す。 

ix 社会学者ピエール・ブルデューのハビトゥス概念には、共同体の歴史として、思考のカテ
ゴリー、理解のカテゴリー、認識の図式、価値基準のシステムといった社会構造の内在化
の産物が含まれる（Bourdieu,2018:89)。社会学史研究としてブルデュー研究を専⾨とす
る磯直樹は、通俗的に理解されたハビトゥス概念とは、習慣化された振る舞いと⼼的傾
向を⽰そうとするものである。しかし、ハビトゥスとは社会的世界についての⾒⽅ vision 
であると同時に区分 division の原理であり、このようなハビトゥスが社会的世界を構成
するという点が強調されなくてはならない（磯,2008:42）。と論じている。 

x 界（Champ）概念について、磯直樹は、界の内部にはルールが存在し、界の中へ参⼊す
るということは、そのルールに従うことを暗黙裡に認めることであり、諸々の界はそれ
らに固有の内的な発展のメカニズムによって有意な範囲として構造化され、境界を有す
るようになる。そして、外的な環境からは相対的⾃律性を確保することになる
（磯,2008:39）。と論じている。ブルデューは界とハビトゥスの関係において、ハビトゥ
スの働きは内在的な性質にのみ依存するのではなく、界が異なれば同⼀のハビトゥスも
違う効果を⽣むものに変容する（Bourdieu,2018:100)。と論じている。 

xi 本論考、序論 3.で論じた市川の⾝の概念の意味として表記する際に、「⾝」と表記する。 
xii 過去の経験に規定され、内在化の側⾯に関わるもの、ゆえに、過去を現在、未来にわたっ

て反復、再⽣産するもの（⻄,2015:32-37） 
xiii 過去の経験を放棄し、新たに組み替えねばならない状況（⻄,2015:32-37） 
xiv ⾝体知は、⾝体的な実践によって⾝についた、情意や感性と⼀ 体となった⾝体化された
知であ る。状況に応じて⾏動できうる実践知であり、⾝体経験を繰り返すことで環境と
の具体的なやりとりを実現する「わざ」や「こ つ 」を体得することであるともいえる。



 40 

 
いわゆる『⾝体でわかる 』という側⾯である。加えて⾃⼰の⾝体についての知もまた、
「⾝体知」の重要な側⾯の⼀つである。外界に働きかけることによって⾃⼰の⾝体もま
た環境から働きかけられる。その働きかけられたことによって⾃⼰の⾝体がどのよ う
に⾏為するのか、そして変容していくのかに気づ くことは重要である。したがって⾃⼰
の⾝体への気づき、すなわち⾃⼰認識を基盤とした「⾝体感覚」を⾼める技能 、⽅法を
⾝につけているとき「⾝体知」があるといえる（北村卓,2002:76）。 

xv  動きを実践するときに、運動主体の内⾯に⽣じる感覚 
xvi ⾔葉、⾔語という意味を表すものに限定するのではなく、オノマトペなど、⾔語になら

ない、意味を表さない⾳をも含む際に、本稿では「ことば」と表記する 
xvii 当時の分析に留まった理論として、⽣成が存在しないことを定着論とする。 
xviii「間とは時間的かつ空間的に流動の軌跡として切断したものが型である」と安⽥武（: 55）

が論じたように、間とは流動の中でも切断が可能なほどに、⾝体的、時間的、空間的に
⼀体化している状況、状態のことである。「⽇本の芸の最も重要な習得到達点はそれぞ
れの芸の間というものである」（安⽥,1984:55）「『間』こそ、守でありイロハであると同
時に、究極であり極意である」（安⽥,1984:56）などと論じられている。⽣⽥久美⼦は、
到達点であり、各世界の固有の「呼吸のリズム」を「間」と定義している（⽣⽥,1987:65）。 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 



 41 

 
〈引⽤・参考⽂献〉 

エバレット，ケネディ，ブラウン，2018，『⿊船時代の技法で撮る――失われゆく⽇本』，

⼩学館. 

阿部應賀，2019，『創造性はどこからくるか――潜在処理、外的資源、⾝体性から考える』，

共⽴出版. 

⾚⽻根⿓夫，2016，『古武術「仙⾻操法」のススメ」，B A Bジャパン． 

Bourdieu, Pierre. 1980. Le sens pratique. Editions de Minuit．（今村仁司・港道隆訳，

1988，『実践感覚1』，みすず書房. 

Bourdieu, Pierre. 1980. Le sens pratique. Editions de Minuit．（今村仁司・福井憲彦・塚

原史・港道隆訳，1990，『実践感覚2』，みすず書房. 

Bourdieu, Pierre.1979. La Distinction : Critique sociale du jugement, Editions de Minuit．

（⽯井洋⼆郎訳，1990，『ディスタンクシオン1』，藤原書店. 

Bourdieu, Pierre.1979. La Distinction : Critique sociale du jugement, Editions de Minuit．

（⽯井洋⼆郎訳，1990，『ディスタンクシオン2』，藤原書店. 

Bourdieu, Pierre, 1987, Choses dites, Editions de Minuit．（⽯崎晴⼰訳，1991，『構造と

実践――ブルデュー⾃⾝によるブルデュー』，藤原書店. 
Bourdieu, Pierre & Loic J. D. Wacquant. 1992. An Invitation to Reflexive Sociology, 

Cambridge: Polity．(⽔島 和則訳，2007，『リフレクシヴ・ソシオロジーへの招待―

―ブルデュー、社会学を語る』藤原書店：137． 

Bourdieu, Pierre，1997，Méditations pascaliennes, Paris, Seuil．（加藤晴久訳，2009『パ

スカル的省察』，藤原書店：236，244，245，273-275. 

Bourdieu, Pierre & Roger,Chartier，2010，Le sociologue et l'historien．（加藤晴久・倉⽅

健作訳，2018，『知の総合をめざして――歴史学者シャルチエとの対話』，藤原書

店：157. 

Crossley，Nick，The social body :  habit, identity and desire，2001．（⻄原和久・堀⽥裕

⼦訳，2012，『社会的⾝体――ハビトゥス・アイデンティティ・欲望』，新泉社. 

藤⽥⼀照・光岡英稔，2017，『退歩のススメ――失われた⾝体観を取り戻す』，晶⽂社. 

樋⼝聡，2017，『教育における⾝体知研究序説』，創⽂企画. 

樋⼝貴広・森岡周，2008，『⾝体運動学――視覚・認知からのメッセージ』三輪書店. 

平沢彌⼀郎，1996，『⾜の裏は語る』，筑摩書房. 



 42 

 
本多啓，2013，『知覚と⾏為の認知⾔語学――「私」は⾃分の外にある』，開拓社. 

⽣⽥久美⼦，1987，『「わざ」から知る』，東京⼤学出版会:25，28，28-29，57-61，63，

99，99-101. 

⽣⽥久美⼦・北村勝朗編，2011，『わざ⾔語――感覚の共有を通しての「学び」へ』，慶應

義塾⼤学出版会. 

井上俊，2000，『スポーツと芸術の社会学』，世界思想社. 

井上俊・伊藤公雄編，2010，『⾝体・セクシャリティ・スポーツ』，世界思想社. 

井上俊・上野千鶴⼦・⼤澤真幸他編，1996，『⾝体と間⾝体の社会学』，岩波書店． 

磯直樹，2008，「ブルデューにおける界概念――理論と調査の媒介として」，『ソシオロジ』 

第 162号，37-53：40，43. 

市川浩，1989，『〈私さがし〉と〈世界さがし〉――⾝体芸術論序説』，岩波書店. 
市川浩，1990，『〈中間者〉の哲学――メタ・フィジックを超えて』，岩波書店：117. 
市川浩，1992，『精神としての⾝体』，講談社. 

市川浩，1993，『⾝の構造』，講談社：8，59. 

市川浩・中村雄⼆郎（編），2001，『⾝体論集成』，岩波書店. 

伊東義晃，2020，『⾝体構造⼒――⽇本⼈のからだと思考の関係論』，幻冬舎. 

掛⽔通⼦・⼭⽥理恵・及川佑介・藤坂由美⼦編,2019，『⾝体⽂化論を繋ぐ――⼥⼦・体

育・歴史研究のかけ橋として』，叢⽂社. 

源了円，1989，『型』，創⽂社.  

鎌⽥東⼆，2016，『世阿弥――⾝⼼変容技法の思想』，⻘⼟社. 

加藤周⼀，2007，『⽇本⽂化における時間と空間』，岩波書店. 

川⽥順造編，1995，『ヨーロッパの基層⽂化』，岩波書店. 

川⽥順造，2008，『もうひとつの⽇本への旅――モノとワザの原点を探る』，中央公論新

社. 

川⽥順造，2011，「ヒトの全体像を求めて――⾝体とモノからの発想」『年報⼈類学研究』第 

1 号，1-57. 

川⽥順造，2014，『〈運ぶヒト〉の⼈類学』，岩波書店：41. 

ケンター，ゲバウア・リチャード，シュスターマン．（樋⼝聡訳，2019，『⾝体感性と⽂

化の哲学――⼈間・運動・世界制作』，勁草書房. 

⽊寺英史，2004，『本当のナンバ――常歩』，スキー ジャーナル. 



 43 

 
⽊寺英史，2020，『歩き⽅の教科書』，朝⽇新聞出版：96. 

北村卓，2002，「『⾝体知』形成を基軸とした授業改善の視座」，学校教育研究 17巻，73-

85. 

近藤四郎，1979，『⾜の話』，岩波書店：189. 

近藤四郎，1993，『ひ弱になる⽇本⼈の⾜』，草思社. 

⼩⻄四郎・岡秀⾏編，2005，『百年前の⽇本――モースコレクション(写真編)』，⼩学館. 

甲野善紀，2002，『武術の新・⼈間学――温故知新の⾝体論』，PHP研究所. 

甲野善紀，2003，『武術を語る――⾝体を通しての「学び」の原点』，徳間書店：248. 

甲野善紀，2014，『古武術に学ぶ⾝体操法』，岩波現代. 

甲野善紀・養⽼孟司，2003，『古武術の発⾒』，光⽂社. 

甲野善紀・多⽥容⼦，2003，『武術の創造⼒――技と術理から道具まで』， PHP研究所. 

⼩島美⼦，1997，『⾳楽からみた⽇本⼈』，⽇本放送出版協会. 

倉島哲，2007，『⾝体技法と社会学的認識』， 世界思想社. 

⿊⽊幹夫・鎌⽥東⼆・鮎澤聡編，2015，『⾝体の知――湯浅哲学の継承と展開』，ビイン

グ・ネット・プレス. 

巻島隆，2015，『江⼾の⾶脚――⼈と⾺による情報通信史』，教育評論者. 

Mauss, Marcel，1968，Sociologie et anthropologie．（有地亨・伊藤昌司・⼭⼝俊夫訳，

1976，『社会学と⼈類学Ⅱ』．弘⽂堂：121-156． 

増⽥正造，2015，『世阿弥の世界』，集英社. 

松⽥哲博，2021，『四股鍛錬で作る達⼈』，B A Bジャパン：7，14，68-72，156，174. 

松岡⼼平，1998，『能 中世からの響き」，⾓川書店. 

松岡⼼平，2001，『中世を創った⼈びと』，新書館. 

松岡⼼平，2004，『宴の⾝体』，岩波書店：225，229. 

松岡⼼平，2011，『物語の舞台を歩く――能 ⼤和の世界』，⼭川出版社. 

宮本常⼀，1984，『忘れられた⽇本⼈』，岩波書店. 
Merleau-Ponty, Maurice，1945， Phénoménologie de la perception, Gallimard, Paris．

（⽵内芳郎・⼩⽊貞孝訳，1967，『知覚の現象学1』，みすず書房：172-174，173，

242. 

Merleau-Ponty, Maurice，1945， Phénoménologie de la perception, Gallimard, Paris．

（⽵内芳郎・⽊⽥元・宮本忠雄訳，1974『知覚の現象学2』，みすず書房. 



 44 

 
中村明⼀，2006，『「密息」で⾝体が変わる』，新潮社. 

中村明⼀，2010，『倍⾳――⾳・ことば・⾝体の⽂化誌』，春秋社. 

中村雄⼆郎，2000，『共通感覚論』，岩波書店. 

南郷継正，1977，『武道とは何か』，三⼀書房. 

⻄平直，2019，『稽古の思想』，春秋社. 

⻄兼志，2015，「『ハビトゥス』再考――初期ブルデューからの新たな展望」，『成蹊⼈

⽂研究』，第23号：27-61. 

⻄村秀樹，2019，『武術の⾝体論――同調と競争が交錯する場』，⻘⼸社：89，90-91. 

野⽥雄⼆，1998，『⾜の裏からみた体』，講談社. 

野村雅⼀，1994，『ボディランゲージを読む――⾝ぶり空間の⽂化』，平凡社. 

野村雅⼀，1996，『⾝ぶりとしぐさの⼈類学――⾝体がしめす社会の記憶』，中央公論新

社. 

野村雅⼀・市川雅編，1999，『技術としての⾝体』，⼤修館書店：212. 

⼩⽥伸午，2003，『運動科学――アスリートのサイエンス』，丸善. 

⼩⽥伸午，2005，『スポーツ選⼿なら知っておきたい「からだ」のこと』，⼤修館書店. 

織⽥淳太郎，2004，『ナンバのコーチング論』，光⽂社. 

織⽥淳太郎・⼩⼭⽥良治編，2011，「左重⼼で運動能⼒は劇的に上がる!」，宝島社：104. 

Eugen，Herrigel，1948，Zen in the Artof Archery．（稲富栄次郎・上⽥武訳，1981，

『⼸と禅』福村出版. 

⼤庭良介，2021，『「型」の再考――科学から総合学へ』，京都⼤学学術出版会：3，7，

16. 

⼤⿊屋宏芳，2011，『ナンバ歩きの秘訣』歩⾏道普及協会. 

⼤野道邦・⼩川伸彦・南果実編他，2009，『⽂化の社会学――記憶・メディア・⾝体』，

⽂理閣：36-37，40. 

⼤澤真幸，1990，『⾝体の⽐較社会学Ⅰ』，勁草書房. 

Polanyi，Micheal，1966，The Tacit Dimension 1966．（⾼橋勇夫訳，2003，『暗黙知の

次元』，筑摩書房：28-32. 

斎藤孝，2000，『⾝体感覚を取り戻す――腰・ハラ⽂化の再⽣』，⽇本放送出版協会：

49，78-81，82-86，105，176. 

佐藤学，1997，『学びの⾝体技法』，太郎次郎社エディダス. 



 45 

 
佐藤友亮，2017，『⾝体知性――医師が⾒つけた⾝体と感情の深いつながり』，朝⽇新聞

出版：213. 

柴⽥庄⼀，2006，「⾝体知の実践と継承――いまこそ『職⼈の叡智』に学ぶべきとき」，

⾔語⽂化研究叢書第5号，95-114：102． 

島津義秀，2005，『薩摩の秘剣――野太⼑⾃顕流』，新潮社. 

清⽔淳志，2012，「メルロ＝ポンティの⾏為理論――⾏為の構造分析」，『慶應義塾⼤学学

術情報リボジトリ哲学』，No.128：51-86. 

清⽔博，1990，『⽣命を捉えなおす――⽣きている状態とは何か医師が⾒つけた⾝体と感

情の深いつながり』，中央公論新社：290. 

清⽔博，1996，『⽣命知としての場の論理――柳⽣新陰流に⾒る共創の理』，中央公論新

社. 

菅原和孝，2004，『ブッシュマンとして⽣きる――原野で考えることばと⾝体』，中央公

論新社：226-229. 

菅原和孝，2013，『⾝体化の⼈類学――認知・記憶・⾔語・他者』，世界思想社. 

諏訪正樹，2016，『「こつ」と「スランプ」の研究――⾝体知の認知科学』，講談社：

135，125-142，154. 

鈴⽊忠志・中村雄⼆郎，1999，『劇的⾔語増補版』，朝⽇新聞出版社.  

多⽥道太郎，2002『からだの⽇本⽂化』，潮出版社. 

多⽥容⼦，2008，『⾃分を⽣かす古武術の⼼得』，集英社. 

⾼橋昌明，2007，『歴史家の遠めがね・⾍めがね』，⾓川学芸出版：71，73. 

⾼取正男，2021，『⽇本的思考の原型――⺠俗学の視⾓』，筑摩書房. 

武智鉄⼆，1985，『舞踊の芸』，東京書籍. 

武智鉄⼆，1988，『伝統芸術とは何なのか――批評と創造のための対話』，學藝書林. 

⽵内敏晴，1999，『教師のためのからだとことば考』，筑摩書房. 

⽥辺繁治，2002 ，「再帰的⼈類学における実践の概念――プルデューの ハビトゥスをめぐ

り，その彼⽅へ」，『国⽴⺠族学博物館研究報告』，第 26巻，533-573：562，565． 

⽥中聡，2003，『不安定だから強い武術家・甲野善紀の世界』，晶⽂社. 

⾕釜尋徳，2020，『歩く江⼾の旅⼈たち――スポーツ史から⾒た「お伊勢参り」』晃洋書

房. 

内⽥樹，2003，『私の⾝体は頭がいい――⾮中枢的⾝体論』，新曜社. 



 46 

 
内⽥樹，2014，『⽇本の⾝体』，新潮社：89，123. 

坪井⾹譲，2019，『呼吸する⾝体――武術と芸術を結ぶ』，新泉社. 

尹雄⼤，2014，『体の知性を取り戻す』，講談社：47. 

⽮野⿓彦・⾦⽥伸夫・織⽥淳太郎編，2003，『ナンバ⾛り――古武術 

の動きを実践する』，光⽂社. 

⼭本哲⼠，1999，『⽂化資本論――超企業・超制度⾰命にむけて』，新曜社． 

安⽥登，2005，『能に学ぶ⾝体技法』，ベースボール・マガジン社 

安⽥登，2014，『⽇本⼈の⾝体』，筑摩書房. 

安⽥登，2018，『体と⼼がラクになる「和」のウォーキング』，祥伝社：119，120-123. 

安⽥武，1984，『型の⽇本⽂化』，朝⽇新聞社． 

⽮⽥部英正，2007，『美しい⽇本の⾝体』，筑摩書房. 

⽮⽥部英正，2011，『ただずまいの美学――⽇本⼈の⾝体技法』，中央公論新社：11，

26，71-72，73，78，98-110． 

⽮⽥部英正，2012，『からだのメソッド――⽴居振舞いの技術』，筑摩書房：30. 

⽮⽥部英正，2018，『坐の⽂明』，晶⽂社. 

吉福康郎，2010，『武術「奥義」の科学』，講談社. 

湯浅泰雄，1990，『⾝体論――東洋的⼼⾝論と現代』，講談社. 

勇崎賀雄，2006，『「阿修羅」の呼吸と⾝体――⾝体論の彼⽅へ』，現代書林. 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

 


